
1



Imagem da capa: Loggias de Rafael em museu Hermitage, São Petersburgo, Rússia. 

Foto: Kleber Lopes de Oliveira

2



PREFÁCIO

Enquanto a Psicanálise busca compreender, alcançar um saber sobre a sexualidade – o como vivemos
com, e a partir deles, dos afetos, dos sentimentos, das emoções da alma –, isto a partir de sua clínica, de
sua teoria e da técnica, estando essas três em constante dialética através da Psicanálise em extensão
(que são os estudos, a transmissão da mesma, seja com os pares ou com públicos mais distanciados do
fazer  Psicanálise  e  desta  em  intenção  (o  espelhamento,  em  clínica,  por  parte  dos  analistas,  da
sexualidade dos analisandos, através da análise e da interpretação). Por outro lado, a Filosofia, em seu
imenso leque temático, busca alcançar aproximações, cada vez mais vigorosas, de sabedorias que, por
serem o que são, próprias sabedorias, expressem, sempre dentro dos limites pertencentes ao humano,
fronteiras ao que são as verdades da physis, seja esta enquanto física, natureza, e physis da pólis, do
viver político, do homo politicus.

À  primeira  vista,  os  temas  psicanalíticos  são  díspares  em  relação  aos  temas  filosóficos,  entretanto,
reconhecemos que tanto a Psicanálise quanto a Filosofia tratam, se não dos mesmos modos, mas dos
mesmos temas ou, pelo menos, num exemplo, temas filosóficos, que são meditados muito distantes dos
temas psicanalíticos, partem de pressupostos sexuais, digo, afetivos para terem suas validades, primeiro
nos pensadores que a eles se dedicam, e, após, naqueles que coincidem, em suas sexualidades, com as
temáticas e com os modos das mesmas serem tratadas.

Vamos a alguns exemplos. Em Filosofia há a área de Ontologia, que trata do ser enquanto ser, dos seres
enquanto seres; da possível relação entre o ser e os seres; do que seja o ser ou os seres, o que são, se é
que  são,  enquanto  suas  próprias  verdades,  suas  próprias  essências.  Temos  também a  Filosofia  da
Linguagem que, dentre tantos outros atributos, há o de investigar a possibilidade de dizermos verdades ou
a  verdade  do  mundo;  a  Filosofia  da  Linguagem  reflete  sobre  as  aproximações  coincidências  e
distanciamentos entre o que é dito e a coisa, e as coisas mesmas; se há correspondência entre o dito e o
que ocorre.

Agora retomemos o tema principal da Psicanálise: de onde partem, com o que se misturam, como são
transformados, subjugados, reprimidos, sublimados nossos afetos? Esses próprios afetos, que moldam
nosso desenvolvimento desde tenra idade, que definem o jovem e que são o lastro do adulto?

Conosco ainda observando a Psicanálise, em quem e onde os afetos ocorrem? No sujeito, este que é
quem lida, pelo menos, com suas, e de outros, questões acerca do ser; que buscam dar conta do ser e do
não-ser através da linguagem; que, através da estética, depara-se e se sensibiliza, que é afetado pelo
mundo; que politicamente busca dar conta dos problemas sociais, problemas esses que afetam também
esses sujeitos voltados à soluções dos problemas da pólis. Qual o papel da Filosofia da Ciência para o
melhoramento da Psicanálise, e vice-versa? A primeira questiona se as epistemes (as competências no
fazer  científico)  são  válidas  o  suficiente  para  permanecerem epistemes,  e  a  segunda,  a  Psicanálise,
constrói episteme que aceita haver, por exemplo, naquilo que consideramos humano, a contraditoriedade
enquanto  seu  constituinte,  o  antagonismo,  o  contraposto  posto  no  mesmo  sujeito.  Aqui  temos  uma

3



revolução científica em constante andamento, já que este próprio sujeito antagônico, a partir desta mesma
condição, provoca metamorfoses, tanto em si mesmo, quanto, pelo menos a princípio, na microssociedade
à qual ele pertence.

A sexualidade é o amálgama entre o sujeito e o mundo. E, se assim é, o sujeito em Psicanálise é tanto
aquele que se coloca enquanto analista; aquele que se coloca enquanto analisando; são filósofos que
buscam verdades das coisas, dentre essas coisas também há outros sujeitos (Antropologia Filosófica,
Ética, Filosofia da Arte). Aqui falamos da Cultura, e esta, afetivamente, abrange tudo e todos.

Sabemos que a tarefa deste livro, Psicanálise e Filosofia: fronteiras, é a de, sempre em fronteiras, quero
dizer, estando noutro lugar, em lugar nenhum, em um lugar e nas correspondências entre esses mesmos
lugares e lugar nenhum, transmitir valores da mirada, da relação, de afastamentos dessas duas áreas
extremamente importantes e sempre revolucionárias da Cultura. Isto é essencialmente um diálogo(?).

4



***

Parece  ser  sempre  importante  considerar  a  questão  do  "sujeito"  como  a  nossa  questão
estruturante. Diríamos que, a princípio, desde o nascimento – e, para muitos, como propõe o
psicanalista  Wilfred  Bion,  desde  nossa  estada  no  útero  –,  somos sujeitados  ao  ambiente,  à
criação; às relações extrafamiliares; à percepção de nós mesmos enquanto seres pensantes em
corpo; o que esta coesão mente corpo faz de si mesma; as influências, também do ambiente dito
natural,  enfim, vale se refletir  sobre a condição de não sermos indivíduos,  logo,  não sermos
indivisos, monolíticos, e sim seres plásticos, adaptáveis, superadores do que até agora somos.
Até que ponto  nos reconhecemos livres o suficiente para criarmos a nós mesmos, sempre na
condição de sujeitos, e ainda bem que sujeitos?

*

“La  verdad  en  sí  misma  es  validez  y,  como  tal,  algo  que  tiene  valor."
“En la alegría como alegría asumo valores, en la verdad como verdad simplemente vivo.”1

Há  uma  altivez  em  não  se  submeter  a  verdades  alheias,  sejam  elas  pertencentes  ao
Racionalismo, Empirismo, Fenomenologia ou qualquer outra forma, logo, enquadro do mundo,
este que é ou são em verdade ou verdades. O mundo, este místico, pois "distante" (naquilo que
é,  ou  são),  mesmo  assim  sendo,  dispõe-se  na  soleira  do  ente  privilegiado  (nós),  mas  não
meramente nos emaranhados mentais deste ser-aí, do dasein (Heidegger). Nos faltaria, nesta
"união", liga, elo, sentido: nos faltaria valor. E é de valores que, quiçá, é constituído o mundo-
para-mim, valores que se casam com desejos; noutros momentos, outros desses desejos cedem
à cultura (Freud), e, em sublimação, digo, percebendo, fazendo a vida sublime, artística na nossa
própria apreensão, transcendências passam a nos distinguir de milhões de anos do hominídeos,
este quase animal; este projeto de humanidade (que, em grande parte, permanece os mesmos:
quase animal e projeto de humanidade) que guia a si mesmo, sendo sua bússola às próprias
construções culturais: sempre imanência. A alegria inocente (Nietzsche), não ingênua, expressa
que estamos, que somos o caminho certo para nós mesmos, cada um em seu trajeto, sendo
linguagem, logo, sendo-com, sendo o ser repleto de valores, de vida, de verdades.

*

“(50) Una criatura es más perfecta que otra por el hecho de encontrar en ella lo que sirve
para dar razón a priori de lo que acontece en la otra; y, por eso, decimos que actúa sobre la
otra.
(52) [...] las Acciones y Pasiones entre las criaturas son mutuas. [...] aquello, que bajo un
cierto aspecto es activo, considerado bajo otro punto de vista es pasivo: Activo, por cuanto
que lo que en ello se conoce distintamente sirve para dar razón de lo que acontece en otro;
pasivo, por cuanto que la razón de lo que en ello acontece se encuentra en lo que se
conoce distintamente en otro. (Teodicea, § 66).”2

1  HEIDEGGER, Martin. La idea de la filosofía y el problema de la concepción del mundo. Barcelona,
ES: Herder, 2005. 165 p. ISBN 84-254-2355-4.

2  LEIBNIZ, Gottfried Wilhelm. Monadología. Oviedo, ES: Pentalfa Ediciones, 1981. 157 p.
ISBN 84-854-22-5-8.

5



“Certamente, nada nos impede de supor que as pulsões mesmas sejam, ao menos em
parte,  precipitados  dos  efeitos  de  estímulos  externos  que,  no  decurso  da  filogênese
(evolução  das  espécies),  atuaram  de  forma  transformadora  sobre  a  substância  viva.”3

Parênteses meus

Os organismos são provocados, intrínseca e extrinsecamente, e nós, sujeitos, por milhões de
anos, enquanto seres orgânicos, também conhecidamente há centenas de milhares de anos de
nossa  pré-história,  de  cerca  de  13  mil  anos  conhecidos,  a  princípio,  pela  Arqueologia,  e
posteriormente através da História até nossos dias, somos invadidos pelo mundo através dos
sentidos. Este ser organizado, o humano, por ser coeso enquanto unidade cambiante, por lhe
faltar entendimento pleno, e deste ao entendimento fragmentário, reverbera inúmeros mistérios
do todo (fragmento ainda sem linguagem); mas este coeso se espanta (pathos), daí direciona-se,
dispõe-se ao mundo que agora lhe pertence, pelo menos em acolhida, e desta matéria-prima o
sujeito faz arte, pensa, e se pensa, o mundo é constituído, mundo este fusão entre o cosmos
natureza e o cosmos político (Inconsciente, em predomínio), cultural, entretanto, sua verdade, sua
validez funda-se na sexualidade,  no afeto,  já que,  caso não fossemos afetados pelo mundo,
seríamos  semelhantes  a  vidros,  dos  mais  finos  e  transparentes,  e  as  coisas  seriam  como
relâmpagos – teríamos um quase-pathos –, estaríamos ad-infinitum, enquanto espécie (o que
seria impossível), diante a algo quase sempre "quase não-percebido". Mas o mundo sempre nos
afeta, impõe-se e desejamos conhecê-lo, desejamos vivenciá-lo, mantê-lo, desfrutá-lo, rechaçá-
lo: desejamos existir. Mas, diante ao eterno devir, o mundo, a existência se esvai; por outro lado,
insistimos através da pulsão de vida e da pulsão de morte, forçamos ao máximo para que o
pêndulo da vida perdure em movimento. Esses "precipitados", as pulsões, são nosso grande elo à
permanência, não digo na vida, mas na existência.

*

“Sustentei, e continuo sustentando, que não é aquela (formação) que a universidade prevê
para um médico. A assim chamada formação médica me parece um caminho tortuoso para
a profissão de psicanalista, que, é verdade, proporciona muita coisa indispensável para o
analista, mas também o sobrecarrega com muitas outras que ele jamais utiliza, e traz o
perigo de que seu interesse e seu modo de pensar sejam afastados da compreensão dos
fenômenos psíquicos.  O plano de ensino para um analista  ainda será criado,  ele  deve
abranger material das ciências humanas, de psicologia, história da civilização, sociologia, e
também da anatomia, biologia e história da evolução. Nele haverá tanta coisa a ensinar,
que se justifica deixar fora da aula o que não tem relação direta com a atividade analítica e
pode  contribuir  apenas  indiretamente,  como  qualquer  outro  estudo,  para  o  treino  do
intelecto e da capacidade de observação. É cômodo lembrar, em objeção a essa proposta,
que tais faculdades de psicanálise não existem, que isso é apenas uma exigência ideal.
Sem dúvida, é um ideal, mas que pode ser realizado e tem de ser realizado. Com todas as
deficiências  devidas  à  sua  pouca  idade,  nossos  institutos  já  são  o  começo  de  tal
realização.”4 Parênteses meus

3  FREUD, Sigmund.  As pulsões e seus destinos. Belo Horizonte, MG: Autêntica Editora, 2014. v. 2. Obras
incompletas de Sigmund Freud. ISBN 978-85-8217-315-2. E-book Kindle. Não paginado.

4  FREUD,  Sigmund.  A  questão  da  análise  leiga:  diálogo  com  um  interlocutor  imparcial. In: FREUD,
Sigmund. Inibição,  sintoma  e  angústia,  o  futuro  de  uma  ilusão  e  outros  textos:  (1926-1929).  São  Paulo,  SP:
Schwarcz, 2014. v. 17, ISBN 978-85-438-0003-5. E-book Kindle. Não paginado.

6



Este ideal do inventor da Metapsicologia, da criação de “faculdades de psicanálise”, já está sendo
realizado.  Enquanto  exemplos,  podemos  dizer  que  há,  pelo  menos,  uma  faculdade  de
Bacharelado em Psicanálise no Brasil, e também há no exterior, e sob a mesma equivalência em
bacharelado, posso dizer que há faculdades na Rússia.

Quanto ao plano de ensino, proposto por Freud, ao que se refere a área de Humanas – proponho
também a inserção da área de Artes –, eu acrescentaria, especificamente, a necessidade em ter-
se  História  da  Religiosidade  Ocidental,  partindo-se  do  Orfismo  grego;  Antropologia  Cultural;
Teatro; Literatura Geral; Ontologia; Mitologia; Belas Artes; Estética e tantos outros campos de
conhecimento que serviram e servem à Psicanálise na sua tarefa de interpretação em setting
analítico e na sua própria construção da teoria.

Acerca dos outros pés do tripé de formação psicanalítica – um desses pés do tripé já foi citado
acima,  que é  a  própria  formação teórica  –,  supervisão5 e  análise  pessoal.  Claro,  estes  dois
precisam ficar a cargo dos próprios encaminhamentos que o analista em formação faz de seu
processo preparatório, neste caso, fora da faculdade, com, no máximo, no que se refere a práxis
na faculdade,  exercícios coletivos de estudos de casos que ocorram através da "supervisão"
ministrada na Instituição de Ensino Superior.

*

“Na vida adulta, a integração é desfrutada num sentido do termo que vai se ampliando até
alcançar a integridade. A desintegração – durante o repouso, o relaxamento e o sonho –
pode ser admitida pela pessoa saudável, e a dor a ela associada pode ser aceita, sobretudo
porque o relaxamento está associado à criatividade, de forma que é a partir do estado não
integrado que o impulso criativo aparece e reaparece. As defesas organizadas contra a
desintegração roubam uma precondição para o impulso criativo e impedem, portanto, uma
vida criativa.”6

A integridade é fundamental para que nos reconheçamos, que possamos nos distinguir daquilo
que não é nossa própria identidade e daí nos relacionarmos com tudo e com todos.

Por outro lado, a desintegração nos permite acessar os desejos do inconsciente, nos dispõe a
reformulações, à fruição, à visões de coisas sublimes, um mais além de nosso cotidiano. Ela, a
desintegração, nos dispõe à própria criatividade, não apenas artística, mas no continuarmos o
desenvolvimento de nós mesmos.

*

“Maturidade adulta

A cidadania mundial representa uma realização extremamente rara no desenvolvimento do

5  Através de outro analista, supervisão do próprio inconsciente do analista, iniciante, que passa a atuar.
6  WINNICOTT,  Donald  W.  O conceito de indivíduo saudável [1967].  In: WINNICOTT,  Donald  W.  Tudo

começa em casal. São Paulo, SP: Ubu Editora, 2021. ISBN 978-65-86497-46-5.

7



indivíduo,  e  é  bem  pouco  compatível  com  a  saúde  pessoal  ou  com  a  ausência  de
depressão.  Com exceção de alguns exemplos isolados,  os  adultos  maduros gozam de
saúde como membros de um subgrupo do grupo total; quanto mais limitado o tamanho do
grupo, menos apropriado é o epíteto de maturidade. Assim, temos aqueles que gozam de
saúde, mas no interior de um grupo limitado; e aqueles que, lançando- se em direção ao
grupo maior, perdem a saúde.”7

A "maturidade  adulta"  nos  encaminha  basicamente  à  duas  perguntas:  o  que  é  a  "cidadania
mundial" e o que é "o gozo de saúde como membros de um subgrupo do grupo total".

Sabendo que o tema é a maturidade do adulto.  Escolhemos refletir  primeiramente acerca da
nossa saúde estando inseridos num subgrupo de um grupo total.

O desenvolvimento humano é um encaminhamento, de madurezas à madurezas anteriores, até
um alcance de relacionamentos do sujeito com o subgrupo do grupo maior que ele faz parte.
Podemos  situar  este  amadurecimento  de  várias  formas:  à  uma  classe  social,  burguesa  ou
proletária, rural ou urbana; à uma classe cultural - a artística, por exemplo, ou apreciadora das
artes, também como exemplo -, seja "erudita" ou "popular"; à uma classe esportiva, da base de
uma pirâmide ou ao seu topo, dentre outros tantos subgrupos de grupos que lhes acolhem, aos
sujeitos,  e  lhes  mantêm  vivos  (isto  em  constante  dialética).  Em  todos  esses  exemplos  a
maturidade pode ser considerada a nossa capacidade de nos reconhecermos partícipes de uma
classe,  mas  não  de  todo  passivos,  e  sim,  sobremaneira,  atuantes  na  própria  classe,  a
reconfigurando, a expandindo, nós produzindo, criando e nos satisfazendo quase que plenamente
no lócus aceito por nós mesmos.

Por outro lado encontramos a "cidadania mundial", mais rara, e, talvez, aquela que demonstre a
máxima capacidade do indivíduo aceitar sua humanidade, pois, mesmo este indivíduo possuindo
seus credos, suas verdades, valores, suas seleções do belo, todos esses situados no subgrupo
ao qual o sujeito pertence, este reconhece a necessidade, digamos, ecumênica de conviver com
o sumamente diferente, com aqueles humanos que encontram-se, muitas vezes, a milhares de
quilômetros de distância do seu viver, mas este reconhece que, de inúmeras formas, belezas,
crenças, valores, verdades alheias ao seu subgrupo, podem possuir, e muitas vezes possuem,
ensinamentos para o sujeito, e isto faz com que ele, em inúmeros momentos, reconheça que seu
subgrupo é apenas um campo com fronteiras invisíveis e este mesmo campo não existe para
exclusão, mas, ao contrário, para que o próprio sujeito amadureça em um viver cada vez mais
planetário culturalmente. Com isto, a facilidade em aprender e contribuir com outras culturas será
imensamente maior.

*

“[...] é bastante frequente que um bebê retorne à dependência, depois de já ter se mostrado

7  WINNICOTT, Donald W.  Descrição teórica do campo da psiquiatria infantil [1958].  In: WINNICOTT,
Donald W. Família e desenvolvimento individual. São Paulo, SP: Ubu Editora; Martins Fontes, 2022. ISBN 978-85-
7126-096-2.

8



deveras independente com um ano de idade. Essa progressão da dupla dependência à
dependência,  e desta à independência,  não é apenas expressão da tendência inata do
bebê a crescer; esse crescimento só pode ocorrer caso se processe numa outra pessoa
uma adaptação muito sensível às necessidades do bebê.”8

O desenvolvimento  do bebê não depende apenas do fornecimento  de provisões para  o  seu
sustento físico, assim como de orientações, desvinculadas de afeto, no intuito de que este ser em
formação absorva, tal qual esponja, os parâmetros para adequadas inserções sociais, essas com
seus  limites,  censuras.  É  claro  que  as  provisões  materiais  suficientes  e  limites  sociais  são
imperativamente necessários, mas eles isolados não têm a plena suficiência para a formação do
sujeito.

Sob perspectivas mais sutis, uma dialética afetiva entre a mãe (ou outro cuidador) e o bebê,
contínua – dentro dos limites humanos – observação deste ser em formação, ao qual ela, a mãe,
está ligada; um acolhimento não pleno no cuidar, pois incapacitaria o bebê do experienciar um
vazio  necessário,  uma  falta  que  lhe  impulsiona  ir  mais  além:  pensar,  questionar,  criar,  ser.
Condições ambientais que estimulem que este ser em formação seja a cada dia, pouco a pouco,
mais complexo em suas relações,  capaz de tornar-se si  mesmo, seja este “tornar-se”  só ou
acompanhado, que consiga, conforme as etapas de desenvolvimento, amar além da mãe, indo ao
mundo. Isto é expressão de suficiência de uma mãe ou de seu substituto.

*

“Neste livro se acha um “ser subterrâneo” a trabalhar, um ser que perfura, que escava, que
solapa. Ele é visto – pressupondo que se tenha vista para este trabalho na profundeza –
lentamente avançando,  cauteloso,  suavemente implacável,  sem muito revelar  da aflição
causada pela demorada privação de luz e ar; até se poderia dizer que está contente com o
seu obscuro lavor. Não parece que alguma fé o guia, algum consolo o compensa? Que
talvez  queira  a  sua  própria  demorada  treva,  seu  elemento  incompreensível,  oculto,
enigmático,  porque  sabe  o  que  também  terá:  sua  própria  manhã,  sua  redenção,  sua
aurora?... Certamente ele retornará: não lhe perguntem o que busca lá embaixo, ele mesmo
logo  lhes  dirá,  esse  aparente  Trofônio  e  ser  subterrâneos  quando  novamente  tiver  se
‘tornado homem’. Um indivíduo desaprende totalmente o silenciar, quando, como ele, foi por
tão longo tempo toupeira, solitário.”9

Saber sobre aquilo que não nos pertence é tarefa relativamente fácil, apropriadamente repetitiva
(mimética), condicionada à inserção nas cadeias sociais: conquista da Cultura. Já a artesania de
si mesmo, o ir a fundo nas questões essenciais do existir, do que se é e de como as coisas são
em nós (quiçá ambas sejam o mesmo); uma insistência quase insana, um sair  dos trilhos, a
profunda desconfiança de que o que se é, é um menos, bem menos do que esperaríamos que

8  WINNICOTT,  Donald  W. O  primeiro  ano  de  vida:  concepções  modernas  do  desenvolvimento
emocional [1958]. In: WINNICOTT, Donald W. Família e desenvolvimento individual. São Paulo, SP: Ubu Editora;
Martins Fontes, 2022. ISBN 978-85-7126-096-2.

9  NIETZSCHE, Friedrich. Aurora: reflexões sobre os preconceitos morais. São Paulo: Companhia das letras, 2004.
ISBN 85-359-0478-6.

9



fôssemos.  Aceitar  viver  num balde  –  a  metáfora  é  sempre  bem-vinda –,  como o  desafiador
Diógenes de Sínope (um cínico) o fez. Diante a questões eleáticas, lhe perguntaram se realmente
existe o movimento – já que tudo é, mas sendo o tudo aparente, só haveria o ser. Mas Diógenes
não lhe disse nada, apenas andou.

Noutra  vez,  Alexandre,  o  Grande,  em sua  conquista  de  Atenas,  ansioso  por  conhecer  este
estranho  sábio,  foi  até  ele  e,  Diógenes,  incomodado  por  Alexandre  fazer  sombra  ao  mais
importante, lhe disse para se afastar, pois o Sol estava sendo barrado. Por fim, por hora, diante
ao conceito de Platão acerca de homem ser um bípede sem penas, Diógenes pegou um galo,
depenou vivo e o jogou na Academia, escola de Platão, dizendo: eis um homem...

Sem dúvidas, Diógenes de Sínope foi um escavador e já estava na superfície, sempre fornecendo
suas palavras e silêncios desconcertantes. Suportamos isto? Suportamos ser subterrâneos?

*

“Quem toma a sexualidade por algo vergonhoso e humilhante para a natureza humana tem
inteira liberdade para usar expressões mais nobres, como “Eros” e “erotismo”. Eu próprio
poderia tê-lo feito desde o início, poupando-me de muita hostilidade. Mas não quis fazê-lo,
porque prefiro  evitar  concessões à  pusilanimidade.  Nunca se sabe aonde conduz esse
caminho; primeiro cedemos nas palavras, e depois, pouco a pouco, também na coisa.”10

Aqui, prefiro evitar falar de inúmeras mazelas que historicamente foram implantadas no Espírito
Ocidental – neste pelo menos – e que causaram, e ainda causam, torturas e mortes de milhões
"em nome de Deus". Sinceramente, para mim, a participação do Divino nesses genocídios é zero.
A pulsão sexual, pensando pelo menos nos seres orgânicos, talvez seja a maior das energias
existentes. Num recorte sobre a matéria, esta que também nos constitui, perguntamos: O que nos
mantém vivos? O que nos mantém seguindo adiante? O que nos mantém reproduzindo? Tudo
isto, mesmo conosco diariamente reconhecendo que a vida cultural, pelo menos na maior parte
dos  países,  ainda  é  sob  extremada  pobreza,  fome,  em  muitos  com  guerras  e  suas
consequências, manipulações políticas para que nosso, da maioria, status quo permaneça ou até
mesmo reduza, mas que continuemos a nos manter "confortavelmente anestesiados".

A Cultura nos sustenta, sim, mas só em parte, pois ela é ainda um resultado muito recente –
possuímos cerca de 13, 12, 10 mil anos de história conhecida – e por demais cambaleante; fruto
de razões temerosas para com as adversidades da natureza;  mais adiante buscamos algum
apaziguamento para com as próprias forças naturais:  criamos os deuses; ainda mais adiante
alcançamos o exercício mental suficiente para nos determos, muitos de nós, num único Deus11;
construímos filosofias e filósofos que, a princípio, se divinizaram para que suas palavras tivessem
10 FREUD, Sigmund.  Psicologia das massas.  In: FREUD, Sigmund. Psicologia das massas e Análise do Eu e

outros textos: (1920-1923). São Paulo, BR: Schwarcz, 2011. v. 15. ISBN 978-85-8086-073-3.  E-book Kindle. Não
paginado.

11 Isto ainda não é solução. Observemos, por exemplo, o genocídio feito ao povo palestino em Gaza pelos sionistas,
estes que recebem armas, veículos militares e bombas dos EUA, que se diz cristão, fideísta para com o Divino
Encarnado.

10



créditos; filósofos passaram a ser chamados de sábios, aqueles que sabem as verdades das
coisas (uma aberração), e, com esta sabedoria bastante sistematizada, a utilizamos nas ciências.
Porém,  não esqueçamos das  apropriações  impróprias,  feitas  por  ditos  religiosos,  da  filosofia
"pagã", ou até o repúdio "absoluto" delas, mesmo as utilizando sub-repticiamente. E passaram-se
1.500, até 1.900 anos segundo Schopenhauer, de aprisionamento mental em torno de "questões
religiosas": “Deus quer isto”, “Deus quer aquilo”, “Ele me disse”, etc.

Já a natureza, no corpo que nos constitui, tem milhões de anos. Há um entranhamento em nós
mesmos que não titubeio chamar de sabedoria. Uma árvore com seus frutos, por exemplo, esses
não existem para nos alimentar, mas para protegerem a semente. Qual o telos, o fim da natureza,
da physis? A natureza é em função de si mesma, da vida. A potência persiste em atualizar-se.
Ainda estamos com a matéria. Nada existe para que morais sejam validadas, para que felicidades
nos preencham e outras tantas ocorrências do espírito. Pode até ser, mas não é este o caso. O
espírito,  a  mente,  ou o que quer  que chamemos,  é aquilo  que depende da natureza,  não o
contrário. O ser só se dispõe quando há soleira. A história necessita da soleira. Se não há o
tablado,  também não haverá  a  existência  humana,  a  história.  E  parece que o  contrário  não
procede.

*

Como no sonho e na hipnose, na atividade anímica da massa a prova da realidade recua,
ante  a  força  dos  desejos  investidos  de  afeto.12

Num parecer, vejo que o conciliar desejos e civilização/cultura requer o contínuo reconhecimento
da  liberdade  circunstanciada  e  perspectivada,  e,  também,  a  partir  deste  reconhecimento,  a
percepção de que a própria liberdade não seja absoluta, mas relacional com os outros, com a
natureza, com as criações civilizatórias.

Por outro lado, a nós são impostas responsabilidades para com as instituições de Estado, suas
regulações, seus trâmites, suas burocracias, suas decisões.

As  Democracias  não  estão  acima  das  Repúblicas,  nem  vice-versa.
Em  Democracias  decidimos  quem  irá  a  muitos  cargos  políticos,  por  exemplo,  assim  como
inúmeras decisões sindicais e de outras associações, classes etc são dadas. Aqueles sujeitos
que  foram escolhidos  pela  maioria  assumem um poder  que,  geralmente,  é  estabelecido  em
muitas  democracias,  poder  este  representativo,  não  comissariado.  Infelizmente  damos
procuração aos políticos eleitos, por exemplo, a decidirem, já independentes de nossas novas
decisões coletivas, até que seus prazos enquanto representantes terminem, mesmo sabendo que
instituições éticas, jurídicas, muitas vezes busquem reduzir a saída do caminho civilizatório dos
muitos que tentam se impor diante ao público, mesmo sendo aqueles políticos eleitos. Assim é,
constitucionalmente assim foi decidido. Cumpra-se, respeite-se.

Quanto as Repúblicas, essas são os mecanismos de preservação e de superação da própria

12 FREUD, Sigmund.  Psicologia das massas.  In: FREUD, Sigmund. Psicologia das massas e Análise do Eu e
outros textos: (1920-1923). São Paulo, BR: Schwarcz, 2011. v. 15. ISBN 978-85-8086-073-3.  E-book Kindle. Não
paginado.

11



sociedade, são os instrumentos regulatórios da própria decisão da maioria: a res, coisa pública é
gestada pelos três poderes, Legislativo, Executivo e Judiciário: todos esses humanos, logo...

É através das Repúblicas que preservamos as próprias decisões, a princípios democráticos e, na
sequência,  a  depender  das  formas  de  tomadas  de  decisões,  muitas  continuam,  sim,
democráticas,  já  outras  são  meritocráticas,  reconhecidas  por  indicações  ou  por  concursos
públicos.

As Repúblicas são monólitos indispensáveis,  sagrados para as sociedades que maduramente
reconhecem a necessidade de órgãos reguladores de fluxos de riquezas materiais e culturais de
seus povos, assim se espera, sempre em prol de justiças distributivas mais justas internamente
às próprias Repúblicas.

Diante a isto, parece que a "realidade", a sublimação seja aquilo que não possa ser esquecido,
que a recusa à selvageria, à barbárie expresse a nossa própria capacidade em reconhecer, em
continuar,  em aprimorar  a  civilização/cultura,  fundamentalmente  de  nossa  República  e,  caso
possamos interagir com outras Repúblicas e Democracias, que seja, a princípio, em profunda e
extensa aprendizagem acerca daquela outra Cultura e, talvez, se nos for permitido, caso seja
adequado, acrescentaremos algumas contribuições nossas àquela Cultura alheia à nossa própria
formação, à nossa própria fundamental vivência enquanto sujeitos.

Saber distinguir, situar e relacionar o lugar do democrático, do republicano e o do mérito é uma
grande sabedoria em processos civilizatórios, de cidadanias.

*

“O  parecer  final  de  McDougall  sobre  a  conduta  psíquica  de  uma  massa  simples,
“desorganizada”,  não  é  mais  benévolo  que  o  de  Le  Bon.  Uma  massa  desse  tipo  é:
totalmente excitável, impulsiva, apaixonada, instável, inconsequente, indecisa e no entanto
inclinada a ações extremas, suscetível apenas às paixões mais grosseiras e sentimentos
mais singelos, extraordinariamente sugestionável, ligeira nas considerações, veemente nos
juízos, receptiva somente para as conclusões e os argumentos mais simples e imperfeitos,
fácil  de  dirigir  e  intimidar,  sem  consciência  de  si,  sem  autoestima  e  senso  de
responsabilidade,  mas  disposta  a  deixar-se  arrastar  pela  consciência  de  sua  força  e
cometer malefícios que poderíamos esperar somente de um poder absoluto e irresponsável.
Ela se comporta então como uma criança mal-educada, ou como um selvagem passional e
desassistido numa situação que lhe é estranha; nos piores casos, ela semelha mais um
bando de bichos selvagens do que seres humanos.”13

Possíveis saídas, mesmo que algumas sejam contraditórias (isto por sermos humanos):

Reconhecer-se  sujeito  aos  imperativos  do  inconsciente  (ics);  livre,  pois  pensante,  mas
desconhecedor de si mesmo; responsável, já que, para sermos, há o outro que evidencia o que
nós mesmos somos ou almejamos ser; sentir (por todos os sentidos); perceber (refletir, espelhar);
meditar (relacionar reflexões); cuidar do mundo por tempos; dizer (falar, escrever, posicionar-se,
mesmo que se esquivando); sentir…

13Idem.

12



Autoconhecimento (também pela análise); autopoiese (também através da análise): esculpir-se.

*

“[...] a dialética de Hegel não consegue ‘demonstrar’ nada, pois não consegue ‘refutar’ nada:
ela se revela, como a dialética dos seguidores de Heráclito (à qual, não por acaso, Hegel
faz referência), uma dialética impotente."14

“A verdade é o movimento dela nela mesma.”

Hegel, Fenomenologia do Espírito In Enrico Berti15

 

Se,  sob  a  ótica  de  Hegel,  o  princípio  de  identidade  nos  evidencia  seu  próprio  contraditório,
dialeticamente reconhecemos o surgimento do próximo contraditório, a superação de ambos, e
neste, mais uma vez, encontramos identidade e diferença. O que é permanece si mesmo e outro.
Nisto, cientificamente, sob a perspectiva de Hegel, a verdade não está fixa em nenhuma dessas
identificações, seja o idêntico a si mesmo ou em seu oposto, mas situa-se no próprio devir. A
Fenomenologia do Espírito é a ciência do vir-a-ser, deste devir, e não das coisas mesmas, já que
elas transportam o ser inamovível,  pois ele em tudo subjaz, sabendo que tudo é finito.  É no
princípio da contradição, "da próxima contradição", e não da identidade que podemos encontrar a
verdade,  ou  a  verdade  a  caminho:  verdades.  A  verdade  encontra-se  no  próprio  ser,  este
"movimento"  que  chamamos  de  devir.  Diante  a  isto  me  surge  uma  dúvida:  será  a  dialética
hegeliana,  sua  ciência  do  ser,  um  ceticismo,  e,  mais  especificamente,  com  características
pirrônicas, em contínuo desconsiderar dogmas e permanecer filosofando? Talvez sim, já que,
para o próprio Hegel, a ciência do ser é especulativa, logo, um espelhamento do ser, não o que o
ser per si é, mas este apenas nos parecendo positivo, por vezes negativo, por horas.

*

“A perda do enraizamento provém do espírito  da época,  no qual  todos nós nascemos.
Continuamos a ser levados a reflectir e perguntamos: sendo assim podem ainda, no futuro,
o Homem ou a obra humana medrar do solo da terra natal e crescer em direcção ao Eter,
ou seja, em direcção à extensão (Weite) do céu e do espírito? Ou cairá tudo nas tenazes do
planeamento e do cálculo, da organização e da automatização?”16 [1955]

 

A intersecção, que é o humano, tem sido pressionada a uma mera horizontalização. A que me
refiro?

Duas  linhas,  uma animal  (horizontalidade,  só  que  outra),  e  a  do  pensamento  (vertical),  são
unidas, e neste ponto interseccional situa-se nossa própria humanidade: somos pulsão entre a
fera e algo eterizado, sublime. Porém, não apenas a partir da vertiginosa imposição da técnica, da

14 BERTI, Enrico. Contradição e dialética nos antigos e nos modernos. São Paulo: Paulus, 2013. 464 p.
ISBN 978-85-349-3592-0.

15Idem.
16 HEIDEGGER, Martin. Serenidade. 1. ed. Lisboa, PT: Instituto Piaget, 2001. 77 p. ISBN 978-972-771-142-0.

13



planificação,  da  matematização  do  pensamento  ocorridas  no  séc.  XX17,  sendo  ela  a  grande
sofisticação de preparo ao que vivemos no séc. XXI e, quiçá, viveremos. Aquela intersecção, o
humano, vem sendo desfeita com o vergar da verticalidade; mas como nossa porção animal não
nos essencializa, já que somos um salto, um entre mundos, o vergar e o consequente unir das
duas linhas, tornar este vergar uma totalidade, não numa intersecção, tende a não nos animalizar,
mas o que tem ocorrido com o vergar do sublime é tê-lo enquanto instrumento para, outros se
apropriando da força animal, nos submeterem mais aos planos meticulosos de tornar-nos a mão
de obra perfeita: carne com anima e matematizada.

Situamo-nos numa armadilha urdida há uns 300 anos.

Enquanto possível  solução para este labirinto,  o saber sentir,  saber perceber,  saber meditar,
refletir, saber criar, saber compartilhar, mantendo-nos vertiginosos, sem perder o animal que nos
alimenta da Terra, sem perdermos as estrelas nem os outros vertiginosos como nós mesmos
somos. Henri Poincaré, grande pensador francês, que produziu entre final do séc. XIX e início do
séc.  XX,  através  da  obra  O  valor  da  ciência18 nos  sinaliza:
"O  pensamento  não  é  mais  que  um  clarão  em  meio  a  uma  longa  noite.
Mas esse clarão é tudo".

*

“É verdade que a Psicanálise afirma que a insatisfação sexual seja a causa dos males
nervosos. Mas será que ela não diz mais que isso? Será que se quer deixar de lado, por ser
mais complicado, que ela ensina que os sintomas nervosos brotam de um conflito entre dois
poderes, entre uma libido (que geralmente cresceu em excesso) e uma recusa sexual ou
um  recalque  demasiadamente  rígido?”19

Podemos  refletir  sobre  esses  pontos  sob  vários  prismas:  sociológico;  cultural;  arqueológico
psicanalítico;  em torno da linguagem, das imprecisões dela;  teológico;  teleológico,  axiológico,
dentre outros. No nosso caso, preferimos, neste momento, aderir à essas questões acima sobre a
existência humana, aqui relacionando, no que for possível, uma antropogênese e a Psicanálise.
Aqui  continuamos,  ensaisticamente,  propostas,  reflexões  de  Sándor  Ferenczi,  em  sua  obra
Thalassa: ensaio sobre a teoria da genitalidade.

Sabemos que somos singularidades irrepetíveis, e o que até agora alcançamos enquanto sujeitos
é resultado de nosso próprio acolhimento e recusa, desejos aceitos, realizados ou sublimados por
nós mesmos, conscientemente ou não. Também não esqueçamos que fundamentalmente esses
sujeitos,  nós  mesmos,  se  constituem  prioritariamente  na  infância,  provêm  de  inúmeras
circunstâncias, perspectivas, esquecimentos, autoridades e autoritarismos, traumas e estímulos
para que alcancemos futuros, desde "quase nada" até nobres. Somos, desde antes da cultura,
compostos da falta do líquido amniótico, este que era nosso oceano mais próximo, mantenedor

17 Pois  a  História  é  longa,  e  podemos encontrar  um dos  preparos  para  este  resultado  cultural  do  séc.  XX na
preparação à Revolução Industrial, tendo seu começo por volta de meados do séc. XVIII, sendo sua culminância
mais impactante, perante seu passado recente, nas grandes indústrias do séc. XIX.

18 POINCARÉ, Henri. O valor da ciência. Rio de Janeiro: Contraponto, 1995. ISBN 85-85910-02-X.
19 FREUD, Sigmund. Sobre psicanálise “selvagem” [1910]. In: FREUD, Sigmund. Observações sobre um caso

de neurose obsessiva ["O homem dos ratos"], Uma recordação de infância de Leonardo da Vinci e outros textos:
(1909-1910). São Paulo, BR: Schwarcz S.A., 2013. v. 9. ISBN 978-85-8086-649-0. E-book Kindle. Não paginado.

14



da totalidade expressa no silêncio, na paz, ou de nós mesmos enquanto pequenos seres que
mimetizavam o estado inorgânico naquele ambiente. Após nascermos, em lembranças fugazes,
mas significativas, transportamos a totalidade "oceânica", e esta nos foi lembrada pelo seio da
mãe, este instrumento de unidade entre nós e o líquido, ou outra coisa que o substituísse, e
migramos de perda em perda (necessárias) de objetos eróticos, sempre em busca do elo perdido,
mas que não se nomina por fim.

Nem sempre essas etapas objetais de amor e suas respectivas mudanças são harmoniosamente
vivenciadas pelo sujeito através da relação de sua libido e o supereu20; relação esta atribulada e,
consequentemente, causa do recalque de desejos que seriam, em suas satisfações atendidas,
propiciadoras de homeostase psíquica, de saúde.

*

"As culturas podem ser consideradas como fundadas em laços fantasísticos privilegiados, e
acreditamos poder postular que, se diferem entre si de forma tão acentuada, isso se deve
às estruturas fantasísticas e delirantes que lhes são próprias.”21

É  pelo  acaso,  este  que  aqui  podemos  conceituar  como  (sendo  fonte  das  culturas)  o  que
estabelece plena complexidade incontrolável na formação do sujeito. O acaso, agregador de um
povo, de um grupo de sujeitos que se constitui numa singularidade; acaso este que paira sobre os
mesmos sujeitos enquanto ethos provindo de pedagogias e, dialeticamente, estas mesmas são
surgidas daquele  mesmo ethos que também se encontra  nas famílias  que nos formam;  nos
institutos educacionais que sistematicamente nos adestram à sociedade e, não esqueçamos a
importância do dia a dia, seja pela pólis, a pátria, ou através dos mais diversos tipos de contatos
com  outras  pátrias:  tornamo-nos.  A  combinação  incontrolável  dessas  ocorrências  alcança  o
sujeito que se constitui e com isto estabelece – a partir de sua intencionalidade, de sua visada de
mundo – seu modo de ser, sua forma de agir. Clima, história do povo, a validade relembrada
desta  própria  história,  sua nobreza ou pequenez;  valores  diante  a  tantas  outras  histórias  de
povos;  nossas configurações econômico-sócio-políticas,  os projetos nacionais e internacionais
inerentes aos Estados e suas relações entre si, aos governos, ao próprio povo que é, também,
um sujeito, imantam, neste em formação, características que são, por sua vez, motrizes às suas
próprias singularidades.

Deste ponto podemos acrescentar que há o microcosmos do sujeito, o si  mesmo – mas que
sempre  está  enredado  a  tudo  e  a  todos  –,  e  também há  seu  pequeno  macrocosmos,  seu
cotidiano mais próximo: sejam todos esses experiências – sensações, percepções – e ideias que,
muitas vezes, através da Psicanálise, podemos analisar sobre o sujeito e interpretar etiologias de
seus próprios padecimentos psíquicos.

*

“A  incoerência  da  filosofia  da  reflexão  (de  Kant  e  Fichte)  se  manifesta  nas  aporias
(dificuldades, caminhos sem saída) produzidas quando ela tenta expressar a verdade, que

20 Em 1910 Freud ainda não havia formulado o conceito de supereu, que veio surgir dez anos posteriores ao artigo
refletido por nós, mas olhando como um todo a obra do inventor da Psicanálise, aqui nos parece vantajoso o uso
deste conceito.

21 JORGE, Marco Antonio Coutinho. Fundamentos da Psicanálise de Freud a Lacan: a clínica da fantasia.
Rio de Janeiro, BR: Jorge Zahar, 2010. v. 2. ISBN 978-85-378-0456-8. E-book. Não paginado.

15



para  Hegel  é  o  inteiro,  isto  é,  o  próprio  Absoluto,  numa  proposição  suprema  e
fundamental.”22 Parênteses meus

Em concordância  com Parmênides de Eleia,  Hegel  não considera que partes -  sendo essas
experienciadas, vivenciadas enquanto tais,  partes -  sejam a verdade, já que esta é o próprio
Absoluto enquanto tal,  e este, enquanto Ser, subinstancia os seres, lhes nomeia, caracteriza,
historiciza; o Ser confere razões às coisas, só que essas são em constante decaimento: razões
negativas, pois não infinitas. As coisas pensadas da physis são fenômenos, logo, espelhamentos
do nômeno, daquilo que é, sendo que este apenas É. Por outro lado, um relógio é, uma galáxia é,
a justiça é, e seguimos na infinitude posta, seguimos nos fenômenos. Mesmo que negativos em
relação ao Ser  enquanto Ser,  esta negatividade fenomênica afirma que tudo que é pensado
expressa o Ser, mesmo que fragmentariamente, é o infinito-aí. Mas como "o que é" do Absoluto é
evidenciado,  segundo  Hegel,  mais  apropriadamente  através  da  Filosofia,  logo,  através  da
dialética, a contradição é inerente à verdade, sendo que esta é o próprio Ser. Daí, num outro
fundamental exemplo para nós, se há o infamiliar, o ambivalente, o sim que é não, o não que é
sim, se há o ambíguo, nestas evidências, se há o contraditório, a verdade do sujeito, também
para a Psicanálise, é contraditória, logo, a cabeça do Deus Janus, direcionada para dois lados,
também é a própria psiché de cada sujeito.

*

“Tendo  me  recomposto,  tirei  da  experiência  as  conclusões  corretas:  que  os  sintomas
neuróticos não se ligavam diretamente a vivências reais,  e  sim a fantasias envolvendo
desejos,  e  que  para  a  neurose  a  realidade  psíquica  significava  mais  que  a  realidade
material.”23

E, acrescentando, indo mesmo além, talvez também com Hegel (já que, para este a physis, a
natureza,  é  ideia),  as  ocorrências  do  mundo  exterior  situam-se  em nossas  apreciações,  em
nossos afetos, nos axios (valores), na sexualidade; tornam-se através deles. Por outro lado, há
desejos inconscientes que se reconfiguram com as impressões daquilo que nos chega pelos
sentidos;  compomos mosaicos do que as coisas são,  isto a partir  de fragmentos de desejos
inconsciente, ancestrais ou mais próximos em temporalidade: os desejos compõem-se com os
desejos  provindos  do  acolhimento  daquilo  caótico  (chaos),  o  mundo  externo  anterior  a  nós,
estruturando-se logicamente, estruturando-se enquanto linguagem. Deste cosmos que surge, até
mesmo  através  da  lógica  dos  sintomas  psíquicos  e  somáticos,  analistas,  juntos  aos  seus
pacientes, alcançam muitas maneiras libidinais do ics  do analisando, com isto, fazem com que o
ics ponha-se ao mundo exterior, daí a singularidade do sujeito, mesmo que em fragmento, torne-
se visível afetivamente.

22 BERTI, Enrico. Contradição e dialética nos antigos e nos modernos. São Paulo: Paulus, 2013. 464 p.
ISBN 978-85-349-3592-0.

23 FREUD, Sigmund.  "Autobiografia".  In: FREUD, Sigmund. O eu e o id, "autobiografia" e outros textos: (1923-
1925). São Paulo, SP: Companhia das Letras, 2011. v. 16, p. 75-167. ISBN 978-85-359-1872-4.

16



*

“7[155]
1. Quem conhece os objetivos da natureza e quem seria capaz de ir contra o natural?

2. A natureza não é algo tão inofensivo ao qual poderíamos nos entregar sem arrepios.

3. A questão é se podemos algo contra a natureza e se podemos nos entregar totalmente à
ela.”24

1. Há uma grandiosidade na natureza, e poucos lançam-se ao seu encalço: Nietzsche, Diógenes
de  Sínope,  Sigmund  Freud,  Sexto  Empírico,  Kuindzhi,  Pirro  de  Élis,  Sófocles  são  alguns
exemplos de coragem que, ao invés de pôr a humanidade em escala máxima, logo, acima do
Cosmos, a reconhecem embebida deste Cosmos, mas, compreensivelmente, repleta de Caos à
ser  posto  em  ciência,  alguma  ciência:  um  fragmento  Cósmico.
2. Mais do que retorno (talvez impossível) ao animal, e sim, compreender as tensões que estão
entre o animal e o além-do-homem: talvez seja a saída estratégica. Compreender a pulsão sexual
é  uma  delas.  O  que  é  o  humano,  esta  tensão  entre  natureza  e  utopia,  o  que  ele  deseja?
3. Parece não haver justa medida, mas uma navegação no rio, claro, sem chegarmos a afundar
as intempéries. Precisamos ser contra a natureza? Ela, per si, assegura nossa humanidade, esta,
que é uma seta à alguns altos, logo, "foras" da própria natureza?

*

“Lena era  incrivelmente calada e  calma.  Não era  o  silêncio  penoso de um alto-falante
quebrado. E nem a calma ameaçadora de uma mina antitanque. Era a calma silenciosa de
uma raiz que escuta com indiferença o barulho da folhagem da árvore...”25

Ele vivia em Leningrado (São Petersburgo hoje novamente, Rússia), numa vida itinerante de si
mesma. Lena surge e, pouco a pouco, assume seu lugar na vida deste homem, essencialmente
mais fazendo (cuidando) do que dizendo, ocupando sua vida ao ponto de desconcertá-lo, já que
nada lhe pergunta ou lhe propõe. No entanto, ele, impactado por esta imperturbabilidade, lhe faz
um interrogatório, para encontrar alguma paz diante daquela calma: pergunta se ela não tem
casa, Lena diz que sim, e ela lhe pergunta se ele quer que ela vá embora, ao que ele responde
negativamente; e, neste momento investigativo, por fim, pedindo desculpas de antemão, ele lhe
questiona se ela pertence à KGB, mas ela calmamente responde, "Não. Trabalho num salão de
beleza...".

24 NIETZSCHE, Friedrich. Sabedoria para depois de amanhã. São Paulo: Martins Fontes, 2005. ISBN 85-336-
2096-9.

25 DOVLÁTOV, Serguei.  O coronel diz que eu amo (1983).  In: CAVALIERE, Arlete (org.). Antologia do humor
russo: (1832-2014). 2. ed. São Paulo,

BR: 34, 2019. 563 p. ISBN 978-85-7326-723-5.

17



*

“O recalque lida com a satisfação sexual no nível do proibido, ao passo que, no caso da
sublimação, o sujeito abandona a referência à satisfação sexual direta e lida com ela em
sua dimensão de impossível.”26

Como lidamos apropriadamente com nossos desejos inconscientes? Caso não tenhamos como
elaborá-los,  estando  diante  a  eles,  os  teorizando  (vendo),  alcançando alguma compreensão,
principalmente sexual,  afetiva,  os recalcamos – nisto,  retornam ao Inconsciente ou perduram
batendo nas portas anímicas, do psíquico, e na somática, na da corporeidade ou, noutro caso,
"simplesmente" falando, do nosso corpo. Por outro lado, se nossa relação com outros de nossos
desejos for reconhecida, em teoria, por nós enquanto sujeitos, (se conseguimos vê-los, mesmo
que em vislumbres suportáveis,  que não sejam vivenciados ipsis literis),  em muitos casos os
sublimamos, transferimos a outros pensamentos e ações palatáveis ao nosso gosto e do social a
que nos submetemos, nisto, participamos na criação Cultural.

*

“A  existência  de  necessidades  sexuais  no  ser  humano  e  nos  animais  é  expressa,  na
biologia, com a suposição de um “instinto sexual”. Nisso faz-se analogia com o instinto de
nutrição, a fome. A linguagem corrente não tem uma designação correspondente à palavra
"fome"; a ciência emprega ‘libido’.”

“Estabelecemos o conceito de libido como uma força quantitativamente variável que poderia
medir processos e transposições no âmbito da excitação sexual.”27

A  pulsão  sexual  destina-se  às  satisfações  através  de  caminhos  libidinais,  de  caminhos
desejantes:  pulsão  sexual-sendo  ao  gozo,  à  satisfação:  erotismo,  sedução,  afetação,  ritos
sexuais, carinhos...

*

“Se podría decir  que la idea da su objeto en cada caso sólo en una cierta iluminación
aforística [...]”28

26 JORGE, Marco Antonio Coutinho. Fundamentos da Psicanálise de Freud a Lacan: as bases conceituais.
Rio de Janeiro, BR: Jorge Zahar, 2011. v. 1. ISBN 978-85-378-0225-0. E-book Kindle. Não paginado.

27 FREUD, Sigmund. Três ensaios sobre a Teoria da Sexualidade. In: FREUD, Sigmund. Três ensaios sobre
a Teoria da Sexualidade, Análise fragmentária de uma histeria ("O caso Dora") e outros textos: (1901-1905). São
Paulo, BR: Schwarcz S.A., 2016. v. 6. ISBN 978-85-438-0750-8. E-book Kindle. Não paginado.

28 HEIDEGGER, Martin. La idea de la filosofía y el problema de la concepción del mundo. Barcelona,
ES: Herder, 2005. 165 p. ISBN 84-254-2355-4.

18



Talvez,  pelas  autoritárias  culturas  que  há  milênios  nos  formam,  culturas  que  autorizam  e
desautorizam, não a partir de decisões do coletivo, mas de humanos "melhores", tanto que até se
consideravam, e ainda muitos se consideram, representantes de Deus na Terra, esclarecedores
acerca "do que Deus quer  para  nós",  de  "como devemos ser"  e  outras  anestesias  que são
distribuídas para que não sejamos nós mesmos; e, ainda mais, humanos que se consideravam
Deuses, e cada um sendo a "causa das causas" - isto, uma grande contradição -; "Deus Sol" e
outras soberbas. Desses desalinhos históricos, muitos de nós também passaram a crer que suas
perspectivadas e circunstancializadas verdades seriam universais. Porém, as ideias que temos
das coisas, muito provavelmente, se restringem às nossas singularidades: nós enquanto sujeitos,
efusões de assujeitamentos e, a linguagem, logo, as ideias, são aforismos, poesias infindáveis,
por quem quer que as semeiem e as colham. Como Heráclito de Éfeso nos lembrou há 2500
anos, a natureza ama esconder-se. Só o que nos resta (e que não é pouco, mas tudo que temos,
que essencialmente somos) é a arte de pensar e, quiçá, nalguns momentos acertemos. Parece
pouco  nos  sobrar,  mas  fragmentos  podem,  cuidadosamente  buscando,  encaixar-se  a  outros
fragmentos: e todos eles são ideias. E aqui há grandes riquezas, não meramente por ser algo
racional,  lógico,  preciso,  e  sim,  pelos  alicerces  de  nossos  movimentos  no  mundo  serem
compostos de sexualidade, de afeto. Aforismos (verdades sobre o mundo): horizontes em telas
de cada existência.

*

“As  investigações  psicanalíticas  de  Freud  ensinaram-nos  a  considerar  os  sintomas  da
conversão  histérica  como  representações,  pelo  corpo,  de  fantasias  inconscientes.  Por
exemplo,  uma  paralisia  histérica  do  braço  pode  significar  –  de  forma  negativa  –  uma
intenção de agressão; uma cãibra, a luta entre duas emoções antagônicas; uma anestesia
ou uma hiperestesia localizadas, a lembrança duradoura e fixada inconscientemente de um
contato de ordem sexual ou local em questão.”29

A histeria, por motivos diversos – sendo aquela a que expressa censuras do Superego perante
pensamentos "impensáveis", desejos proibidos de emergirem do Inconsciente ao Consciente, e
outros tantos barramentos –, detêm-se no corpo e no pensamento, mesmo estes permanecendo
dissociados  para  o  Consciente,  enquanto  causas  uns  dos  outros;  noutras  palavras,  sem  a
corporeidade. A impossibilidade de elaboração, que desse conta do próprio desejo no ato, ganha
seu momento.  A hybris,  o excesso,  “definida”  enquanto tal  pelo Superego,  não tem lugar no
mundo cultural, nas realizações sociais daquele sujeito; mas, como o vigor da libido é tamanho, o
desejo  lança-se  e  “realiza-se”  corporalmente,  porém,  sem  que  pensamentos  aos  sintomas
correspondentes alcancem as evidentes relações naquilo com que o corpo, de forma impactante,
realiza, e, por outro lado, pensamentos, por vezes, insistem, só que, digamos, sob características
ambientais lhes caracterizando como pedaços de sonhos distantes, vivenciados como sombras

29 FERENCZI,  Sándor.  Fenômenos de materialização histérica (uma tentativa de explicação da
conversão e do simbolismo histéricos). In: Psicanálise III: obras completas. 2. ed. São Paulo, SP: WMF
Martins Fontes, 2011. 485 p. v. 3. ISBN 978-85-7827-271-5.

19



do desejo que não chegaram em toda sua inteireza ao anímico (ao psíquico): o que se deseja não
se  pode,  mas  ocorre,  anímica  e  somaticamente,  como  dito,  não  relacionados,  estando  o
Consciente refém num barco sem leme. Nesta metáfora, o sujeito vê paisagens (pensa), o barco
singra o oceano (o desejo somatiza-se), mas sem leme, sem rota, sem parada.

*

“A essência da verdade não é nenhum mero conceito, uma ideia que os homens trazem na
cabeça. Ao contrário, é a verdade que se essencia: ela é, em sua respectiva configuração
essencial, o poder determinante para toda verdade e não-verdade, aquilo que é buscado,
aquilo pelo que se luta e se sofre. A “essência” da verdade é um acontecimento, que é mais
efetivo e mais real do que todas as ocorrências e fatos historiológicos, porque ela é seu
fundamento.”30

Vamos  às  essências,  digamos  assim,  para  a  Psicanálise,  do  dito  acima  por  Heidegger.

"A essência da verdade não é nenhum mero conceito,  uma ideia que os homens trazem na
cabeça." Em Psicanálise, a arché, a fonte da clínica são um "mais além das razões",  e este
"além"  situa-se  somática  e  psiquicamente  em  sexualidade:  afetos,  total  e  parcialmente
condensados,  deslocados:  histeria,  obsessão,  psicose,  metamorfoseados  em  tiques,  chistes,
sonhos, obsessões, ânsias, depressões, melancolias, evitação do migrar o objeto de amor (si
mesmo) a outro, e outras tantas expressões neuróticas que possamos experienciar. Assim ocorre
quando  o  Inconsciente,  por  inúmeros  e  singulares  motivos,  não  se  concilia  com aquilo  que
chamamos  de  Consciente  (o  próprio  inconsciente-também-para-o-mundo)  que,  o  mais
diplomaticamente, negocia com a Cultura para que seus desejos sejam satisfeitos.

"Ao contrário, é a verdade que se essencia: ela é, em sua respectiva configuração essencial, o
poder determinante para toda verdade e não-verdade, aquilo que é buscado, aquilo pelo que se
luta e se sofre." Não é a verdade do analista aquela que precisa ter vez no setting psicanalítico,
mas a do analisando, daí, não é tarefa do analista desvendar se esta verdade que aparece faz
parte da realidade, e sim, por outro lado, ao analista a clínica requer análise e interpretação das
verdades naquilo que é a realidade do analisando, sendo que, por vezes, as verdades lá estão se
dizendo sofrimentos.

"A ‘essência’ da verdade é um acontecimento, que é mais efetivo e mais real do que todas as
ocorrências  e  fatos  historiológicos,  porque  ela  é  seu  fundamento."
A  história  do  sujeito,  do  Inconsciente,  é  autopoiese,  alguma  obra  de  arte  daí  surgiu:  uma
escultura, mas, como somos em devir,  em vir-a-ser,  esta escultura permanece maleável,  e é
desta maleabilidade escultural  de si  mesmo que o analista colhe do analisante,  junto a este
mesmo;  com o  tempo de  análise,  vai  tirando  partes  e  mostrando  ao  próprio  analisante,  lhe
questionando se essas partes  verdadeiramente  lhe  pertencem enquanto  adulto,  ou se foram
partes verdadeiras, numa busca de adaptação, nas forças que se tinha, ao complexo mundo da

30 HEIDEGGER, Martin. As questões fundamentais da filosofia: "problemas" seletos da "lógica". 1. ed. São
Paulo, BR: WMF Martins Fontes, 2017. ISBN 978-85-469-0146-3. E-book.

20



infância, ou de outros momentos das fases formativas do sujeito.

*

“Pode ser que o campo de visão de toda lógica, enquanto lógica, distorça justamente a
visão da essência da verdade. Pode ser que até mesmo os pressupostos de toda lógica não
admitam uma questão originária sobre a verdade. Pode ser que a lógica não alcance nem
mesmo a antessala da pergunta sobre a verdade.”31

Brevidades sobre lógicas

Lógica dedutiva: correspondência da linguagem ao mundo: setas. Se cor-RES-ponde, a RES, as
coisas,  se põem em lógicas e se assim é,  ou o mundo duplica-se em sua essência,  ou ele
transfere (o mundo morre) sua essência à lógica e, se assim for, a lógica é ciência de nada, já
que se esperava encontrar o mundo, mas o que se encontra são apenas setas, sem direção,
equívocas.

Lógica formal: substituição do que se deduz por símbolos: não mais o mundo, não mais retorno
ao  mesmo:  o  mundo  "transformado"  em  metafísica  do  concreto,  e  imanente  esta  própria
metafísica:  ela  é  o  único  concreto.
Lógica indutiva:  a coisa pode haver,  mas,  se é,  é em conjecturas.  Podemos, digo,  podemos
acertar através da linguagem.

Lógica hipotética: apostamos verdades a partir do que colhemos no mundo e do que sintetizamos
(provisoriamente) em nós mesmos. As garantias das verdades são incertas.

Do que as lógicas esperam tratar? Das coisas mesmas, logo, delas mesmas enquanto verdades,
razões, já que as lógicas não transcendem em direção ao mundo, às coisas mesmas deste, mas
as delas: mundos incomunicáveis e que não cedem, um ao outro, nem por procuração?

*

“Pode-se  dizer  [...]  que  as  ideias  que  se  tornaram  patogênicas  (no  sujeito  histérico)
conservam-se tão frescas e vigorosamente afetivas porque o desgaste normal  pela ab-
reação  e  pela  reprodução  em  estados  de  desimpedida  associação  lhes  é  negado.”32

Parênteses meus

A etiologia de casos sob este prisma, o da histeria, em determinadas situações que a provocam,
posiciona-se na predisposição de específicos sujeitos não suportarem os imperativos de censura
cultural sobre seus desejos, não os realizando, pois, esses sujeitos não "associam" seus próprios
sintomas às suas causas correspondentes, nem "ab-reagem", digo, nem se livram dos mesmos
imperativos. 
31 HEIDEGGER, Martin. As questões fundamentais da filosofia: "problemas" seletos da "lógica". 1. ed. São

Paulo, BR: WMF Martins Fontes, 2017. ISBN 978-85-469-0146-3. E-book.
32 BREUER, Josef; FREUD, Sigmund.  Estudos sobre a histeria: (1893-1895). São Paulo, BR: Schwarcz S.A.,

2016. v. 2. ISBN 978-85-438-0517-7. E-book Kindle. Não paginado.

21



Indo para bem mais atrás na história, ou pré-história de nossa espécie, Freud supõe, em Totem e
Tabu (vinte anos posterior a Estudos sobre a histeria), ensaia – diante a clínica que lhe aparecia,
aos estudos de mitos, religiões, da Biologia, Arqueologia e tantas outras áreas que, sob seus
limites, as mesmas desvendam (ou tentam) o que é, em sua dinâmica, o humano –, que houve,
há muito tempo, uma horda primeva em que o pai era supremo em seus gozos, mas aquele foi
assassinado pelos filhos, invejosos da plena realização de desejos deste. Do parricídio, culpa,
idolatria, sacrifícios e sublimações do grande erro os filhos geraram, e ainda geram nas formas de
sociedades, culturas. Aqui ainda nos detendo nas neuroses, mais diretamente na histeria, esta é
o resultado da incapacidade do sujeito conciliar desejos com as normas, com as leis sociais, não
de  todo  em  seu  viver,  porém,  muitas  vezes  lhe  cerceando  a  superação,  sublimação,  ou  a
realização daquilo que poderia, sim, ser realizado, entretanto, o sentimento de culpa, em certos
casos, passa a definir um viver sofrível, muito no âmbito somático do sujeito, noutras palavras,
sem nem ele mesmo saber.

*

“Devemos antes afirmar que o trauma psíquico ou, mais precisamente, a lembrança do
mesmo age como um corpo estranho que ainda muito depois de sua penetração deve ser
considerado  um  agente  atuante  no  presente,  e  vemos  a  prova  disso  num  fenômeno
extremamente  curioso,  que,  ao  mesmo  tempo,  confere  um  notável  interesse  prático  a
nossas descobertas.”33

E um pouco mais adiante, Breuer e Freud expressam que "Recordar sem afeto é quase sempre
ineficaz [...]".

A  Psicanálise,  em setting,  não  se  caracteriza  em lembrar  racionalmente  acerca  daquilo  que
provoca dolorosas somatizações em determinados casos, de histeria, por exemplo, mas percorre
caminhos, através da associação livre por parte do analisando, neste gerando aproximações às
causas  de  seu  sofrimento:  suas  falas,  seus  pensamentos,  suas  situações  afetivas,  sexuais,
inconfessas para si mesmo, seus desejos detidos pelas malhas ferrenhas do pré-consciente, este
filtro entre as pulsões do inconsciente e o consciente, este que dá conta de relacionar o próprio
inconsciente  com  o  mundo  cultural,  com  a  sociedade,  para  que  sobrevivamos.  Por  vezes
acreditamos  ter-nos  libertado  por  completo  dessas  malhas  censoras,  já  que  nossa
contemporaneidade  "já  avançou  em  demasia,  para  ficar  detida  em  coisas  pequenas  e
ultrapassadas, e de culturas com mais de um século atrás de nós", entretanto, nem todas as
vanguardas do viver nos cabem, daí o incômodo, o sofrimento ao pensar, ao dizer, ao quase
fazer aquilo que, em nossa existência ainda ou nunca caberá.

*

“[...]  não  nos  é  permitido  procurar  o  substrato  fisiológico  da  atividade  anímica
[Seelentätigkeit] na função desta ou daquela parte do cérebro, mas sim concebê-la como
resultante de processos que se estendem para muito além do cérebro.”34

33 Idem.

22



Indo para além do fisicismo do séc. XIX que, também sob o fortalecimento do Positivismo, se
instalou na Psiquiatria e na Neurologia, durante muitos anos Sigmund Freud descobre inúmeras
evidências de que há um anímico, um psíquico que extrapola o orgânico, o motor, fisiológico,
aquilo que é físico no humano. Desde seu período no Hospital Salpêtrière, em Paris, observando
as apresentações dos casos de histeria, esses expostos por Charcot - sendo que a partir daí
Freud decide trabalhar com neuroses em seu consultório -;  através do seu labor ao lado de
Breuer; de suas correspondências com Wilhelm Fliess, pouco a pouco formula aquela que seria a
Psicanálise, que, em grande monta, estabelece a clínica psicológica, pois a Psicologia, até então,
era  por  demais  detida  em laboratório,  nas  tentativas  de,  por  exemplo,  metrificar  as  reações
humanas aos estímulos.

*

“[...] a psicanálise é bem mais ambiciosa do que as psicoterapias que visam curar sintomas:
ela  pretende obter  uma transformação da posição subjetiva  congruente  com a máxima
freudiana Wo Es war soll Ich werden, que implica tornar o Eu mais maleável às exigências
do Isso.”35

O Isso, "polo pulsional da personalidade" (Laplanche e Pontalis36), aquilo que somos enquanto
natureza desejante e mescla (ainda desejante, mas agora com objetos de amor) desta com a
cultura, neste caso, o que nos constitui humanos, nós, sujeitos, é sempre muito exigente, pois,
em si mesmo, enquanto si mesmo, o Isso é plenamente livre, mas, com a formação familiar, com
o estudo sistemático em escolas, o convívio com as crianças da vizinhança, com visitas que vêm
à nossa casa, dentre outras interações sociais, de certa forma e medida domamos essas pulsões
através da cultura.

A depender de como a sociedade lida com os desejos do Isso, e nós mesmos, por outro lado,
como estabelecemos (muitas vezes além de nossas forças) nossa relação, já conscientes ou
permanecendo inconscientes, com e no Isso (respectiva e concomitantemente) em relação aos
imperativos  sociais,  tendemos a  ser  neuróticos:  histéricos,  obsessivos,  por  exemplo.  Noutras
palavras, os sintomas são as "pontas de lança" das neuroses; combatê-los, os sintomas, nos dará
alívios  momentâneos,  só  que  essas  durabilidades  são  um aguardar  o  surgimento  de  novos
sintomas.  Já  que  o  sujeito  necessita  construir  "maleabilidades  às  exigências  do  Isso",  e,  a
depender das suas forças anímicas (psíquicas) em relação às circunstâncias e ao que ele próprio
já fez de si mesmo, é necessária a análise para que novos ethos, novos modos de ser, novas
forma de agir, novos costumes ocorram através de nós: outras culturas surjam em nós mesmos,
um pouco mais percebedoras de que, apesar de existirem tradições e novas tendências, nós

34 FREUD, Sigmund. Amor, sexualidade, feminilidade. 1. ed. Belo Horizonte, MG: Autêntica, 2023. v. 7, 380 p.
Obras incompletas de Sigmund Freud. ISBN 978-85-513-0361-0.

35 JORGE, Marco Antonio Coutinho. Fundamentos da Psicanálise de Freud a Lacan: a prática analítica. Rio
de Janeiro, BR: Jorge Zahar, 2017. v. 3. ISBN 978-85-378-1661-5. E-book Kindle. Não paginado.

36 LAPLANCHE, Jean; PONTALIS, Jean-Bertrand. Vocabulário da psicanálise. Martins Fontes, 2022.

23



mesmos é que as vivificamos: sermos mínimos patológicos em nosso existir.

*

“[...] a cultura consiste em renúncia pulsional.”37

 

Noutras palavras, cultura é reconhecer-se ponte entre o animal e o além-do-homem (Nietzsche),
e, noutros momentos, Nietzsche acrescenta outra metáfora, ser seta em direção ao além-do-
homem. Isto pode querer dizer que não é para ficarmos entranhados em nossa condição animal,
pois,  mesmo  ela  nos  constituindo,  esta  mesma  não  nos  define  isoladamente.
Nós, intersecção entre a natureza e a cultura, mesmo imantados, através do pensamento, através
do afeto mesclado com as necessidades em nos adaptarmos à sociedade em que estamos ou
que desejemos estar,  existir,  nos culturamos e,  com isto,  mantemos e melhoramos a própria
sociedade.  Isto é o que se espera e se faz,  em grande monta,  mesmo sabendo que coisas
inomináveis, do ponto de vista de degradação humana, vicejam fortemente em nossos turbados
dias. Determinados sujeitos detêm muitos meios de informação e as manipulam, põem mentiras
travestidas de verdades,  ou,  simplesmente,  insistem no engano,  até  que a  mentira  se  torne
verdade. E, quando falo de verdade, procuro ser bastante humilde: verdade enquanto capacidade
saudável de convivência, de diálogos, de construções pelas civilizações-culturas, entre homoioi,
os iguais e semelhantes: nós.

*

Sobre o Deísmo, o Fideísmo e o Ateísmo nas Filosofias e Ciências

Antes, brevemente, gostaria de expor sobre conceitos acerca dos a) Deísmo, b) Fideísmo e c)
Ateísmo: a) este refere-se a crenças, doutrinas que aceitam a existência de um ou mais deuses;
b) já neste, pode-se considerar ser as crenças na existência de um ou mais deuses, só que sob
alguma confissão, sob uma específica fidelização doutrinário-religiosa; c) e quanto a este último,
é a (des)preocupação acerca do tema divino, já que não se aceita a existência de um ou de mais
deuses.

Diante a quase infinita diversidade compreensiva, dentre as tantas culturas em nosso planeta,
para estes conceitos, creio não ser preciso destacar muito acerca de que cada um dos conceitos
acima pode ter diversos matizes regionais, históricos, sociológicos, antropológicos, psicológicos
lhes favorecendo riquezas, em muito, a serem alcançadas, por se compreender naqueles que se
dediquem às questões que estejam vinculadas a esses temas.

Diante  ao  exposto  acima,  proponho  algumas  perguntas,  no  intuito  de  refletirmos  sobre  a

37 HELIODORO, Pedro; IANNINI, Gilson. Apresentação PARA LER O MAL-ESTAR. O mal-estar na civilização
(1930). In: FREUD, Sigmund. O mal-estar na civilização, novas conferências introdutórias à Psicanálise e outros
textos: (1930-1936). São Paulo, SP: Schwarcz, 2010. v. 18, cap. VII, ISBN 978-85-8086-048-1. E-book Kindle. Não
paginado.

24



precisão(?) em ser ateu, deísta ou fideísta para se fazer Ciência e Filosofia: 1) O espanto diante
ao místico, ao mistério da physis, requer que aquele que expresse este pathos (espanto) faça
parte,  necessariamente,  de  alguma  daquelas  categorias  conceituadas  acima  para  que  seu
pensamento tenha validade? 2) Para se aproximar, em perguntas, à coisa que gerou o espanto, é
necessário que já se tenha a ideia de uma causa primeira (Deus, Primeiro Motor Imóvel ou outra,
por exemplo) para que ela seja como é? 3) Neste último caminho, é necessário sair (caso seja
possível) do fenômeno, do que aparece, e ir ao nômeno, à coisa em si (caso seja possível), para
saber o que o fenômeno é? 4) O encontrar a verdade (caso seja possível) da coisa requer que se
saia dela e se direcione ao que, em realidade, não é ela para que seja compreendida? 5) O expor
a coisa, dizê-la (pensando com Heidegger, dela ser através do ente privilegiado, nós) é dizer
acerca de Deus ou dos deuses, ou das formas peculiares que lhes aceitamos ou da afirmação do
nada enquanto causa dessas mesmas coisas que investigamos?

Diante  a  estas  colocações,  parece que fazer  Filosofias:  Estética;  Ética;  Filosofia  da  Ciência;
Filosofia da Linguagem; Ontologia e tantas outras investigações em busca de conhecimentos
mais  seguros,  amplos,  belos,  muitas  vezes  necessários,  assim como fazer  Ciências:  Física,
Biologia, Matemática, Psicanálise e tantas outras formas de darmos conta das verdades ou da
verdade  de  cada  coisa  de  investigação,  não  requer  que  sejamos  –  em  atos  investigativos,
analíticos, interpretativos – deístas, fideístas ou ateus, e sim, que transcendamos estes vieses;
que talvez sejamos,  meramente,  aqueles que,  em humildade,  buscam o saber para que nos
tornemos mais plenos em existências.

*

“O real é 'o que é estritamente impensável', é o impossível de ser simbolizado; o real é, por
excelência, o trauma, o que não é passível de ser assimilado pelo aparelho psíquico, o que
não tem qualquer representação possível. Por isso, o real é também aquilo que retorna ao
mesmo lugar, já que o simbólico não consegue deslocá-lo, e o ponto de não-senso que ele
implica se repete insistentemente enquanto radical falta de sentido.”38

O que si  mesmo é,  o humano? O que é esta unidade percebida sob dois aspectos,  físico e
psíquico? O que é este resultado que nasceu um mais que carne, já que depende, em seus
longos primeiros anos, por completo do outro para se tornar mais que um protótipo de humano?
Aqui pensando sob a perspectiva existencial, não legal, já que nesta somos humanos desde a
concepção.

Inúmeras ancestralidades nos travessam: milhões de anos do evolver da matéria biológica, e
nesta também o evolver da psiché, que culturasse desde a ignorantemente chamada Era Pré-
Histórica, já que esta era, pelo menos, de histórias privadas, que nos são desconhecidas, mas
que moldaram prévias de grandes civilizações. Desta enormidade física e cultural que somos, e
ao mesmo tempo que nos acolhe, deparamo-nos com a civilização atual que nos forma, que nos

38 JORGE, Marco Antonio Coutinho. Fundamentos da Psicanálise de Freud a Lacan: a clínica da fantasia.
Rio de Janeiro, BR: Jorge Zahar, 2010. v. 2. ISBN 978-85-378-0456-8. E-book. Não paginado.

25



educa, que nos cultura.

Mesmo que nunca seja expresso, há questionamentos: O que realmente é isto tudo, que real é
este que nos pertence e ao mesmo tempo nos travessa, que faz travessia através de nós? O que
é  esta  unidade?  O  que  é  o  sujeito  que  é  sujeitado  ao  mesmo  tempo  que  é  sujeitador?
Permanecemos sem respostas a esta amplidão questionadora.

Caso  pudéssemos  equivaler  a  percursos  filosóficos,  são  perguntas  como:  O  que  é  o  Ser
enquanto Ser? Dos seres acreditamos dar conta, mas, o que é esta esfera perfeita39 chamada
Ser? Este não transcende si mesmo como verdade; desta não há o que ser pensado, logo, não
há linguagem que seja suficientemente simples para a tarefa...

*

“Não cabe à técnica explicitar de maneira didática um histórico das fases pré-definidas do
desenvolvimento  da  libido,  menos ainda avaliar  e  classificar  a  descoberta  de  todos  os
detalhes teóricos como se fossem princípios para a cura da neurose.”40

Através da Psicanálise, não é o esclarecimento racional, linear ao analisante, que fará com que,
intelectualmente, agora ele, entendedor da etiologia (de suas causas) de seu sofrimento psíquico,
encontre a cura, e sim, semelhante a Teseu no labirinto do Minotauro, siga, com o auxílio do fio
(que são seus afetos)  de Ariadne,  percebendo-o – entrecruzado nas esquinas labirínticas de
escolhas, recusas, medos, desejos, tabus –, dirija-se a si mesmo enquanto Inconsciente; sendo
que, "após", parta a outros assujeitamentos em cultura; mas agora não mais sob o jugo de forma
que si mesmo enquanto criança tornou-se; agora, já se precavendo quanto a possíveis outros nós
do fio de Ariadne: Psicanálise enquanto profilaxia.

*

“Xenófanes B34 DK

E é que o claro nenhum homem viu, nem será conhecedor da divindade, nem de quanto
digo sobre todas as questões. Pois, mesmo que ele alcançasse o maior êxito ao expressar
algo  perfeito,  ele  não  pode  saber.  Conjectura  é  o  instrumento  de  todos.”41

E, neste fragmento de Xenófanes – este que é,  para muitos,  um dos iniciadores da filosofia
ocidental –, não se fala acerca dos deuses de sua época – por volta de 500 a.C. – que, em sua
grande  maioria,  eram  antropomorfizados  em  cultura.  Deuses  esses  irrascibilizados,  logo,
carregados de iras, ciúmes; de desmesurados amores; de imoralidades repugnadas pelas morais
39 Metáfora de Parmênides acerca do Ser.
40 FERENCZI, Sándor; RANK, Otto. Metas do desenvolvimento da Psicanálise: sobre a interação da teoria e

da prática. 2. ed. São Paulo, SP: Quina Editora, 2022. 123 p. ISBN 978-65-997972-1-3.

41 BERNABÉ, Alberto. Entre religião e filosofia: Textos significativos e problemas de tradução: leitura crítica de
alguns textos filosóficos. São Paulo: Annablume, 2021. 224 p. ISBN 978-65-5684-032-1.

26



a nós ensinadas; deuses corporificados; vestidos; circunscritos em determinados poderes – em
determinados scripts  –, noutras palavras, deuses criados à nossa imagem e semelhança, daquilo
que  somos  e  daquilo  que  não  somos,  mas  desejamos  ser.
Mais acima que esta pequenez, que em muito pode expressar transferência aos outros – neste
caso, aos deuses – o que a nós mesmos pertence (ou desejamos que pertença), ao falar de
divindade, Xenófanes refere-se àquilo que não tem forma; cor; limites; falas; emoções – caso as
tenha,  nos  é  impossível  perceber  e,  caso  percebamos,  também  nos  será  impossível  saber
definitivamente (em verdade) que o que sabemos é realmente sabedoria sobre o divino – e outras
características que, do que temos ideia, a nós pertencem.

Dentre as conjecturas que pelos milênios nos enriquecem por caminhos que, quiçá, nos levem,
algum dia, há algum lugar de real conhecimento da coisa divina, temos a valiosíssima história do
pai da horda primeva, expressa ensaisticamente por Sigmund Freud na obra Totem e tabu.

Diante a tantos casos psicanalíticos, e até casos do período pré-psicanalítico (anterior a 1897, a
1900), que lhe "evidenciaram" causas arcaicas da humanidade às neuroses, com essas também
passando a ser compreendidas como possuidoras de certos aspectos primitivos expressos em
seus fenômenos, e que, com este entendimento, com este instrumento, psicanalistas pudessem
manusear mais adequadamente o que surgisse em clínica.

*

“14  [A  20]  A  trama  escondida  é  mais  forte  que  a  [trama]  manifesta.  
Hipólito, Refutação de todas as heresias 9, 9, 5; Plutarco, Sobre a geração da alma no
Timeu 27”42

Trama urdida desde a cosmogonia, continuada no seu fragmento chamado antropos – a partir de
seu gene e seus destinos –; através da desmesura da natureza, cega de objeto, mas através do
corpo humano, e, se humano, corpo cultural, constituído de valores, afetos, desejos, sejam esses
voltados à própria  cultura,  mas,  diria  aqui,  mais fortemente lançados à satisfação da physis:
continuar sendo em pulsão, esta ponte entre o corpo e o psíquico.

A vida não tem sentido – no máximo há nosso próprio sentido: aquilo que criamos. Quanto a
natureza, seu sentido é si mesma – se assim pudermos falar –, entretanto, como a continuidade
perpétua  do  que  se  é,  física  e  culturalmente,  é  impossível,  sobrevém  o  destino,  que  é
transcendental, pois situa-se no horizonte da imanência: a inorganicidade.

*

“Quando os aliados bombardearam impiedosamente Hamburgo ou afundaram um navio
após outro no porto alemão de Danzig (atual  Gdansk),  minha avó assistia a tudo isso,
segurando seu filho de 9 anos,  futuramente meu pai,  e só tinha um pensamento:  'Nós

42 COLLI, Giorgio. A sabedoria grega (III): Heráclito. São Paulo, BR: Paulus, 2013. 223 p.
ISBN 978-85-349-3749-8.

27



merecemos'.”43

Não estranho, esta lembrança de Dunker também me faz lembrar do realismo russo nas belas
artes,  especificamente  na  pintura.  Mesmo  a  Rússia,  e  posteriormente  a  URSS,  tendo
desenvolvido o notável no impressionismo, expressionismo, cubismo, suprematismo e noutras
grandiosas expressões artísticas, entre os séculos XIX e XX, aquele, o realismo, para mim, é o
que mais me cativa na beleza "transposta" à tela. Talvez, por esta expressão estética conter uma
cientificidade, mais simples o possível, acerca das coisas mesmas, acerca do mundo, que me soa
mais confortavelmente, noutras palavras, que "melhor" me traz a arché do encontro fenomênico,
que expressa uma estética captadora da extensão e, simplesmente, do que aí está exposto: um
fenômeno. Isto não quer dizer que as outras correntes artísticas citadas,  e outras mais,  não
evidenciem o fenômeno. Porém, o que me parece é que mais cruamente as coisas mesmas se
desvelam através  do  realismo44.  Este  "propõe",  "requer"  duas  coisas:  "Não  tenha  conteúdos
prévios  ou  posteriores  acerca  desta  obra  de  arte,  apenas  detenha  ela  mesma";  "Compare,
esmiuçando a obra, a construção artística, com as coisas mesmas em seu próprio lugar, mesmo
que este não exista mais, entretanto, em muitos casos, há similares válidos. Veja se coincidem, a
obra de arte e as coisas mesmas em seus lugares “naturais”, ou se alguma delas tem mais valor
estético".

*

“Vidas em estado permanente de 'falta de tempo' frequentemente produzem sentimento de
extravio  de  si,  esvaziamento  e  solidão.  Contudo,  vidas  programadas,  dietéticas  e  que
cabem  no  próprio  tempo  vêm  junto  com  falta  de  intensidade,  tédio  e  sentimento  de
irrelevância."
"Freud descreveu duas atitudes opostas das exigências da vida: a fuga para a fantasia,
baseada no recolhimento, no devaneio e da retirada da atenção do mundo, e a fuga para a
realidade, baseada no controle, no planejamento e na exteriorização prática dos conflitos.”45

"O homem é uma corda estendida entre o animal e o super-homem — uma corda sobre um
abismo."46

Como  ser  "corda"?  Não  tenho  como  responder,  mas,  o  que  é  ser  "corda  atada"?
Cogitando, primeiro reconheço que é um "atado" entre mundos: o animal (a natureza, physis) e o
super-homem47, este que é um além daquilo que somos, muito além...

43 DUNKER, Christian. Uma biografia da depressão. São Paulo: Planeta, 2021. 240 p. ISBN 978-6555352283.
44 Mesmo que filosoficamente eu não seja um realista, esta corrente artística me traz grandes estéticas.
45 DUNKER, Christian. Uma biografia da depressão. São Paulo: Planeta, 2021. 240 p. ISBN 978-6555352283.
46 NIETZSCHE,  Friedrich.  Assim falou  Zaratustra:  um  livro  para  todos  e  para  ninguém.  Rio  de  Janeiro:

Civilização Brasileira, 2005. ISBN 85-200-0474-1.
47 De minha parte, aqui, interpreto homem partindo do conceito espartano (700 a.C.) de homoioi, igual e semelhante,

logo, me refiro a humano, caso a citação, ou eu mesmo, se refira ao homo sapiens sapiens (e, por esta duplicidade
quanto a um saber, por sua intrínseca fragilidade, filósofo).

28



O animal continuamente requer, e esta requisição faz com que vibre, com que puxe a corda para
si e, talvez, o animal seja o grande senhor do destino humano.

Já o futuro, que superaria o humano, o super-homem, que é utópico, também faz vibrar a corda, e
a puxa para si, mesmo que, por "ser" utópico, este além-do-homem encontra-se, naquilo que
somos, em supremas requisições e grandiosas transcendências, neste caso, daquilo que somos:
não transcendências ao alto, mas a horizontes, ao imanente ainda não vivenciado em plenitude,
que permanece enevoada em nosso pensar sobre esta Era de Ouro, relembrada por alguns e
requeridas por esses mesmos, e por outros, há milênios.

Não podemos esquecer do abismo. Talvez ele dê o tom de como a "corda atada" possa manter-
se  o  que é.  A  hybris  (excesso)  –  seja  de  alheamento,  assim como de "absoluto"  vínculo  à
realidade de nossa época –, talvez faça com que esta "corda atada" deixe de vibrar, cedendo ao
que há  de  pior  à  ideia  de  abismo:  o  medo;  a  perda  da  sua  beleza;  de  sua  enormidade;  a
incomensurabilidade do misterioso abismo existir.

*

“Desconfio de todos sistematizadores e os evito.  A vontade de sistema é uma falta de
retidão.”48

Caso a physis (natureza) fosse sistemática, todo e qualquer sistematizador seria Deus, logo...

*

“A  menos  que  o  analista  se  faculte  o  exercício  da  imaginação  especulativa,  ele  não
conseguirá  produzir  as  condições  nas  quais  o  germe  de  uma  ideia  científica  possa
florescer.”49

Partindo de um pressuposto conceitual em que teoria é "visão inteligível ou uma contemplação
racional"  (Ferrater  Mora),  reconhecemos  que  a  "imaginação  especulativa",  aqui,  num
destrinchamento, contém imagens apreendidas em fenômenos, e, disto, o especular, o espelhar,
o  dar-se  vez  de  refletir  aquilo  que  em  setting  analítico  surge.  Mas,  observando-se  mais
cuidadosamente, falar em "imaginação especulativa" é duplicar a possível coisa mesma, e sua
própria apreensão: imaginar é especular e especular é "algo" pôr-se em imagem. Creio que não
há imagem sem o cognoscente, e este mesmo não há, enquanto conhecedor, sem a imagem:
estamos diante a  fenômeno,  ao que aparece (e,  se aparece,  algo aparece,  e  para alguém).
Aqui podemos considerar a especulação uma necessária ousadia em, da análise, interpretar o

48 NIETZSCHE, Friedrich.  Crepúsculo dos ídolos: como se filosofa com o martelo. São Paulo: Companhia das
Letras, 2006. ISBN 85-359-0770-X.

49 BION, W. R. Domesticando pensamentos selvagens. São Paulo. SP: Blucher, 2016. 79 p. ISBN 978-85-
212-1136-5.

29



que surge do inconsciente de cada analisante tratado, assim como conhecer comunicações de
diversos  outros  analistas,  e,  em  teoria,  reconhecendo  a  estrutura  da  psique  –  esta  que
fundamenta afetivamente as existências dos sujeitos –, poder fazer ciência psicanalítica.

*

“O analista precisa se despojar ou se desnudar de suas memórias e desejos para que
possa abrir espaço para o presente – para aquilo que eu chamo de presente. A psicanálise
transmite a impressão, a meu ver equivocada, que aquilo que é importante é o passado. O
passado não é importante porque nada pode ser feito a seu respeito, as únicas coisas
sobre as quais podemos fazer algo são os restos, ou vestígios do passado, sejam eles
estados  da  mente  ou  partes  arcaicas  de  nossa  constituição  física  (fendas  branquiais,
caudas vestigiais etc., em suma, nossa ancestralidade simiesca).”50

O tempo é histórico, e este se situa no ser-aí, no dasein: passado, presente e futuro mantêm-se
em  mescla  entre  si  mesmos:  memórias;  culpas;  projetos;  realizações;  (in)satisfações;
esquecimentos  (momentâneos  e  perenes);  metamorfoses  dos  próprios  tempos,  digo,  por
exemplo, o projetar realizar o já realizado; o realizar (naquilo que já foi chamado de futuro) o já
realizado; o transformar o futuro, sendo este reconfigurado; transformar o passado (quanto àquilo
que  é  lembrado,  que  é  sentido);  ser  presente,  mas,  ao  mesmo tempo,  escoado  pelo  devir;
desejos  (não)realizados  existencialmente,  mas  permanentes  no  inconsciente  enquanto
inconsciente.

Os "restos, os "vestígios", a arché física pulsam no sujeito, e, se há sofrimento, impedimentos ao
transporte da pedra de Sísifo (ao trabalho) e ao desfrute da vida, a Psicanálise é, em sua clínica,
um válido espelho para que os "restos", os "vestígios", a "arché" ponham-se a lume e que o
analisante, conforme seu caminhar, tome de/cisões.

*

“Em sua questionabilidade radical, que se coloca sobre si mesma, a filosofia tem de ser
principalmente ateísta. Justamente por causa de sua propensão fundamental, não pode se
arrogar  o  direito  de  ter  e  de  definir  a  Deus.  Quanto  mais  radical  ela  for,  tanto  mais
determinadamente ela é um afastar-se (weg von) dele, portanto precisamente na execução
radical  desse "afastar-se",  é  um junto "a ele"  próprio  e difícil.  No mais,  não pode ficar
especulando a respeito, mas tem sua própria coisa a fazer.”51

Sob a hermenêutica fenomenológica do séc. XX, se a tarefa da filosofia é dar conta de conhecer
as  verdades,  conhecer,  portanto,  as  coisas  mesmas,  na  humilde  condição  humana  –  de
circunscrição compreensiva; fenomênica (detida ao que aparece); mergulhada em devir; finita –
que necessita  se  predispor  em epokhé,  em suspensão de  juízo  diante  ao  mundo posto  em
50 Idem.
51 HEIDEGGER,  Martin. Interpretações  fenomenológicas  sobre  Aristóteles:  introdução  à  pesquisa

fenomenológica. Petrópolis, RJ: Vozes, 2011, 235 p. ISBN 978-85-326-4232-5.

30



fenômenos, não nos cabe, antes mesmo de darmos conta do que nós próprios somos, definirmos
Deus. Ateísmo aqui significa pormos nossas miradas àquilo que, sob algum aspecto, situa-se, o
suficiente,  na nossa redução fenomenológica,  naquilo que podemos, "dificilmente",  dar  conta,
alcançar: as coisas mesmas; sendo essas menores que Deus (ou maiores, já que complexas:
Deus não é composto, complexo em essência, mas simples, porém, o que isto é, me é mistério.
Aqui há, apenas, circunscrição lógica, não conhecimento da Essência da Essência).

Quanto mais nos distanciarmos de Deus, logo, da pretensão em conhecê-lo, outras sabedorias
(essas  sim),  mais  humanas,  caberão  em  nossas  mãos,  quiçá  sabedorias  em,  pelo  menos,
vivermos fartamente com as coisas mesmas que acolhamos dignamente em fenômenos, e, sem
grandes pretensões de tempo e espaço, assim como de condições específicas, "juntar-nos-emos"
ao divino, numa proximidade-distância que ainda me é difícil, impossível vislumbrar.

*

“Frag. 5

Zeus, quando o poder de seu pai, determinado pelos deuses, tomou em suas mãos, assim
como  a  força  e  a  ilustre  deidade...”
“A  palavra  que  traduz  'poder'  (arché)  significa  também  o  'princípio'  [...]”52

Sob  uma  perspectiva,  uma  mirada,  aqui  proponho  reflexão  sobre  o  que  é  o  humano
(arquetipicamente), mantendo uma hermenêutica, o mais próxima possível, da Psicanálise.

Vicejamento perpétuo de desejo, enquanto aqui duremos; (im)pulsão de vida; mescla de natureza
e pathos (espanto); deste último surgem questionamentos: "que é isto diante a mim?", "exterior",
"o que é este que também desaparece?". Podemos, e pela história chamamos – muitos de nós
assim fizeram e o fazem – o espantado, o questionador, de dáimon; psique; anima; alma; espírito;
sujeito.  Como este  sujeito  não  desvela,  sob  plena  segurança,  o  que  é  si  mesmo enquanto
substância  (caso  seja  mesmo em status  de  substância),  ao  menos  temos  suas  ocorrências
sexuais (afetivas).

Deparasse-nos, então, a natureza, que é pulsional; submetemo-nos a esta ponte desejante e, a
isto acresce ser o sujeito ponte entre a pulsão e o mundo exterior.

Os fins do desejo pulsional são gozados provisoriamente, com aquela, a pulsão, permanecendo
incessante, em contínua sede, em diversos canais (libido); diante a não possibilidade de gozo, até
diante aos imperativos sociais, sublimamos o próprio desejo, e este sublimar são as realizações
artísticas – a cultura.

Somos em esgotamento contínuo da pulsão de vida, e, com isto, chegamos, inevitavelmente, a
um fim: é que o mobile fortemente deseja um término que não repita as provisoriedades de
satisfação; e este desejo se submete à pulsão de morte, a soberana, a que sempre vence, a que

52 BERNABÉ, Alberto. Hieros Logos: poesia órfica sobre os deuses, a alma e o além. São Paulo, SP: Paulus,
2012. 372 p. ISBN 978-85-349-3410-7.

31



sempre estava ali, levando o complexo orgânico, o múltiplo, à simplicidade do uno, ao silêncio do
inorgânico. Aquelas coisas que chamamos de paz, serenidade, mansidão, são fenômenos que
simulam a quietude do inorgânico à ser um dia alcançado.

*

“Frag. 1

cantarei  para  os  conhecedores;  cerrai  as  portas,  profanos.
falarei a quem é lícito; cerrai as portas, profanos.

Versos introdutórios do Orfismo, em diferente épocas”53

Capacitar-se às

–  Abertura  ao  ser;  dispor-se  ao  místico  (ao  mistério):  natureza,  psique;
– Realizações da natureza através da psique;

–  Investigações  da  psique  através  da  natureza,  através  do  corpo;
– Realizações, e o que essas são, do holos corpo psique;

– O haver, ou não, os dois: qual dos dois prevalece, qual dos dois possui a “vontade”, o desejo
sob mote pulsional;

– O haver a intersecção, a unidade que podemos chamar de dasein histórico; aquilo que também
chamamos de humano:

– Ciências psicológicas;

– Dentre essas ciências humanas há a Metapsicologia (a Psicanálise); não no intuito supremo em
desvendar  a  substância  da  psique,  mas  como  esta  ocorrência  situa-se,  faz-se  no  mundo
enquanto  inconsciente;  como  este  sujeito  é  enfeixado  pelo  mundo  e  reage  à  sua  forma,
afetivamente,  a  este  enfeixamento;
– Singularmente, o que é o mundo em cada um que encara a imago, o espelho do momento
analítico  em  busca  do  porquê  de  seu  sofrimento  psíquico.
Podemos dizer que, desta busca de perguntas adequadas ao que seja o seu próprio sofrimento, a
verdade do sujeito,  em setting psicanalítico, será "cantada ao que comece a conhecer",  será
"falada a quem é lícito", ao próprio sujeito, ao inconsciente.

*

“Zombamos do romancista ingênuo que, embaraçado para encontrar uma solução, tirava-se
de apuros precipitando o seu herói na loucura; hoje, temos de admitir humildemente que
não era a nossa sábia superioridade que tinha razão, mas o romancista ingênuo; que era
ele quem estava com a verdade, muito antes da psicologia científica, ao pretender que o
homem, quando não encontra  saída para seus conflitos  psíquicos,  pode refugiar-se na

53 Idem.

32



neurose ou na psicose.”54

Para a Grécia, desde o período arcaico, sendo que aqui pensamos por volta de 800 a.C., e o
clássico,  considerando  entre,  por  exemplo,  400-300  a.C.,  não  esquecendo  do  período  mais
próximo deste efervescer do pensamento grego, séc. I ao II,  III  d.C., o período helênico, arte
confunde-se com indústria;  ofício;  virtude em fazer,  noutras palavras,  areté:  nobreza:  arte de
guerrear (Aquiles: supremo exemplo); arte de persuadir, em ser diplomático, educador (Ulisses,
Sofística); arte em filosofar (dialética platônica); arte médica (Hipócrates); arte de esculpir (Fídias,
como  exemplo);  arte  em  manter-se  investigando,  negando  doutrinas  dogmáticas  enquanto
transportadoras das verdades das coisas mesmas (o ceticismo pirrônico de Sexto Empírico); arte
em  construir  tragédias  (Sófocles).  Eis  algumas  expressões  artísticas  que  nos  remetem  a
perguntar: qual a suprema areté da psicologia científica, aqui pensando entre os séc. XIX e o XXI,
que  poderia  subtrair  todas  essas  gamas  artísticas  do  ser,  da  existência  humana,  impondo
psicologismos em que a vida vivente fosse tão reduzida a especialidades, que nem o breve luzir
do fenômeno pudesse, sequer, pôr-se?

Necessito ser artista, e conhecendo, aprendendo das artes, científicas ou não, por alcançar o
aparelho psíquico que se presente futuramente, para mim, em setting clínico.

*

“[...] o exame do cérebro não mostra modificação nenhuma na mania e na melancolia, nem
na paranoia, histeria ou neurose obsessiva [...]”55

O reconhecimento, por parte de Freud, da existência de um campo que – ao modo do próprio
campo –, distingue-se do ponto de vista etiológico (da investigação e do encontro das causas,
neste caso, de psiconeuroses próprias daquilo que a Psicanálise viria a tratar, excetuando, a
princípio,  a  paranoia)  físico,  corporal  do  humano;  evidenciando-se,  conforme  a  clínica  foi
reconhecendo, caso após caso – com a construção teórica e suas respectivas correções –, um
aparelho  psíquico  chamado  Inconsciente,  sendo  que,  desde  o  nascimento  do  bebê,  e  suas
primeiras relações com a principal cuidadora, até a puberdade, este aparelho, o Inconsciente,
mantêm-se o que é, mas, concomitantemente, diante aos imperativos de censuras, de tabus, de
limites sociais, a adaptação ao mundo exterior "põe uma linha" de demarcação (pré-consciente)
entre um campo de puro desejo e outra parte do Inconsciente,  agora podendo ser chamada
Consciente, que, da forma mais sociável o possível, necessita negociar os apelos desejosos do
Inconsciente com a complexidade de desejos sublimados, que é o próprio mundo cultural.

54 FERENCZI,  Sándor.  A respeito das psiconeuroses (1909).  In: FERENCZI,  Sándor. Psicanálise  I:  obras
completas. 2. ed. São Paulo, SP: WMF Martins Fontes, 2011. 286 p. v. I. ISBN 978-85-7827-269-2.

55 Idem.

33



*

“[...] O helênico não é nem otimista, nem pessimista. Ele é essencialmente um homem (o
humano), que contempla realmente o horrível e não o oculta a si mesmo.”56

Dentre  outras  considerações  (também  válidas,  necessárias),  podemos  afirmar  que  tanto  o
otimismo, quanto o pessimismo são elucubrações perante o que aparece (ao fenômeno). Ser
otimista é considerar que o mundo siga nossos propósitos, nossas delimitações "poderosas" de
coerções  ao  próprio  mundo,  como  se  ele  estivesse  ao  nosso  dispor.  Já  ser  pessimista  é
submeter-se à pedra de Sísifo, como se não fôssemos nós mesmos que a carrega e a deixa rolar
montanha abaixo, durante nossa breve eternidade. O pessimista não aceita a própria história que
faz de si mesmo; reconhece, sim, que o mundo tem planos malévolos para com ele e para com
os seus.

Quanto  ao  helênico,  mesmo que si  mesmo reconheça o  quão trágico  é  o  mundo:  doenças;
imprecisões  das  verdades  conquistadas;  a  certeza  da  morte;  da  fragilidade  ética;  da  vida
submeter-se a paradigmas, sejam esses os absolutos de uma época ou outros avessos àqueles;
de que nem sempre a justiça virá de mãos dadas com a felicidade, assim como saber que a boa
sorte pode lhe presentear, por breves momentos ou por toda a sua vida; noutras palavras, ele, o
helênico, reconhecendo, portanto, o acaso (o devir da physis, do Universo, da Natureza: aquilo
que não temos o controle), este é aceito e vencido em autopoiese, que é quando nos fazemos,
nos criamos obras de arte.

*

“[...] se alguém possui a teoria sem a experiência e conhece o universal mas não conhece o
particular que nele está contido, muitas vezes errará o tratamento, porque o tratamento se
dirige, justamente, ao indivíduo particular.”57

O aferrar-se ao conhecido, este, muitas vezes conquistado com extrema dificuldade, seja por si
mesmo ou por outros; tratados tornarem-se clássicos; cada vez mais, críticas positivas serem
lançadas a esses frutos de observações, de investigações; o sucesso, dia a dia mais brilhante,
são exemplos de, não raras, estagnações em âmbito científico. Passa-se a crer possuir o todo do
Ser daquelas questões, não se percebendo que o que se tem são fragmentos compreensivos de
fragmentos captados de particulares. Até mesmo podemos questionar: o quão nossa singular,
particular percepção do mundo pode dar conta de universais? Seria possível este breve luzir no
Universo (Poincaré), que é o humano, dar conta de alguma totalidade?

56 NIETZSCHE, Friedrich. Sabedoria para depois de amanhã. São Paulo: Martins Fontes, 2005. ISBN 85-336-
2096-9.

57 ARISTÓTELES. Metafísica. São Paulo: Edições Loyola, 2005. ISBN 85-15-02427-6.

34



A  Psicanálise,  fundamentalmente  em  Freud,  não  se  arvora  em  totalitarismos  teóricos  nem
técnicos,  mas  submete-se,  humildemente,  à  clínica  que  se  renova  a  cada  consulta  de  um
analisando;  não  esquecendo  que  este  se  desvela  particularidades  até  então,  muitas  vezes,
impensáveis ao analista, e às mesmas serão acrescentados outros fragmentos afetivos, mutantes
em transferência com o analista, que permanece na atenção flutuante por analisar e interpretar,
pouco a pouco fornecendo seus achados e propondo ao analisando que se junte a ele nesta
tarefa  de  encontrar  aquilo  que  está  sendo  refletido  no  Inconsciente  do  analista,  que  é  o
Inconsciente do próprio analisando.

*

“[...] precisamente aquilo que não é compreensível para qualquer um, mas apenas para um
singular, pode ser verdadeiro.”58

Na clínica psicanalítica, muitas vezes, o que leva o (possivelmente) futuro analisando à mesma, é
sua  própria  condição  de  não  conseguir  compreender  certos  sonhos,  repetições,  sofrimentos
psíquicos pelos quais passa; sofrimentos estes que se põem acima do que o Consciente pode
compreender: si mesmo. Enquanto sujeito, busca interpretações ao que ocorre consigo mesmo,
por, em um futuro, desfrutar a vida, um vincular-se ao trabalho – através de seu ethos, de seu
modo de ser, de sua forma de agir – da forma mais saudável o possível.

Já  há  muito  tempo  existe  o  conceito  de  hermenêutica,  que  se  refere,  fundamentalmente,  à
interpretação  de  pensamentos.  Hermenêutica,  nos  remete  ao  deus  grego  Hermes,  deus
mensageiro de outros deuses. Tudo aquilo que um deus informava a Hermes, para que este
transmitisse para outro  alguém, fosse esse deus ou humano,  chegava à maneira  do próprio
Hermes; não havia a condição de se transmitir ipsi litteris a mensagem, pois a mensagem era dita
por alguém, neste caso, o deus mensageiro. Portanto, seguindo esta linha, na clínica psicanalítica
podemos considerar que aquilo que o analisando trouxer em linguagem, demanda interpretação,
hermenêutica através da análise posta em práxis pelo analista, e, com isto, também, pouco a
pouco, causa aproximações, do mesmo analisando, à condição de analista de si mesmo perante
suas próprias demandas psíquicas (anímicas):  suas verdades mais  prementes (que mais  lhe
pressionam à emersão) do Inconsciente tornam-se compreendidas e, em muitos casos, alívios
psíquicos instalam-se naquele(a) que antes acreditava ser o psicanalista o portador do saber,
mas este, o analista, porta a mensagem provinda do próprio analisando dizendo-se enquanto
Inconsciente que se expõe.

*

“[...]  a afirmação de Freud de que todo paciente novo implica a constituição da própria
psicanálise:  o  saber  que  se  tem sobre  outros  casos  não  vale  de  nada,  não  pode  ser
transposto para aquele caso. Cada caso é, portanto, um caso novo e como tal, deve ser

58 HEIDEGGER, Martin. Platão: o sofista. Tradução: Marco Antônio Casanova. Rio de Janeiro: Forense universitária,
2012. p. 07-238.

35



abordado.”59

O lugar da estrutura psíquica, do aparelho psíquico (o anímico); suas duas tópicas e a que cada
uma se refere; o entrelaçamento entre as mesmas; o Complexo de Édipo; a existência de tabus
ancestrais; a memória da carne, esta, entranhada no evolver de toda matéria que lhe conferiu
condições para existir enquanto corpo; o entendimento de que esta carne é desde o nascimento,
e até mesmo durante sua gestação (Bion), entre mundos da matéria desejante e do mundo social
que aos poucos se mostra; daí, o saber-se que há mesclas, quase que infinitas, e em constante
mutação, entre esta carne e a sociedade a que ela se adapta, assim como tantas outras questões
decisivas para que se possa fazer Psicanálise, para que uma teoria seja esta Metapsicologia,
nem casos anteriormente tratados são, per si, garantias de se ter a análise; a interpretação de
qualquer fenômeno psicanalítico que se desdobre no setting. É que, concordando com Quinet, a
Psicanálise tem sua vitalidade renovada a cada Psicanálise. O setting psicanalítico faz com que
diariamente cresça a Psicanálise enquanto clínica; enquanto técnica; enquanto teoria.

*

“‘Verdade’ tem para os gregos o mesmo significado negativo que, em alemão, por exemplo,
"Unvollkommenheit" (imperfeição). Essa expressão não é pura e simplesmente negativa,
mas negativa de uma maneira específica.”60

Podemos considerar a própria especificidade no a) distanciamento da linguagem, que busca dar
conta das coisas mesmas, naquilo que estas próprias são, e b) as coisas mesmas em suas
quididades  (suas qualidades, as essências delas mesmas).

Apesar de, muitas vezes, considerarmos esta problemática negativa (concretamente), naquilo que
esperamos de verdades das coisas, estando aquelas em nossas mãos, a própria negatividade,
em  sua  arché  (na  própria  fonte),  proporcionou  e  proporciona  que  o  pensamento  ocorra.  O
esforço, a arte de pensar as coisas mesmas, sempre, de alguma forma, ao nosso modo, através
do nosso acolhimento, proporciona que inumeráveis teorias surjam enquanto o humano existir na
physis, na natureza.

Quando falo de teorias (modos de ver), estas vão desde nossa cotidianidade até aos tratados
filosóficos,  científicos –,  sendo que nestas construções científicas também estão inseridas as
teologias –, os artigos filosóficos e científicos, as obras de arte e tantas outras comunicações que
tentam dar conta daquilo que chamamos de coisas a serem conhecidas.

59 QUINET, Antonio. As 4+1 condições da análise. 12. ed. Rio de Janeiro, RJ: Zahar, 2009. ISBN 978-85-7110-
188-3.

60 HEIDEGGER, Martin. Platão: o sofista. Tradução: Marco Antônio Casanova. Rio de Janeiro: Forense universitária,
2012. p. 07-238.

36



*

“Nenhuma coisa tem êxito, se nela não está presente a petulância. Apenas o excesso de
força é prova de força. — Uma tresvaloração de todos os valores, [...]”61

E,  numa  hermenêutica,  diríamos  que  este  excesso  de  força  não  é  apenas  necessário  em
construções intelectuais, acadêmicas. O insistir, persistir; uma guinada à possíveis e necessárias
soluções, por vezes, diante a estados dolorosos e/ou claramente equivocados e que são muito
menores do que aquilo que somos e que desejamos ser, estar, é imperativo ao êxito, à saúde.

A construção de uma ciência; de uma filosofia; de alguma arte; de uma competência (episteme)
atlética; também a construção de saídas da insistência de pensamentos que nos ancoram em
sofrimentos. Nenhuma dessas artes de viver pode surgir sem a petulância, sem a arrogância em
decidir – muitas vezes, com auxílios diversos de outros – por caminhos até então pouco claros,
porém decisivos para que estejamos mais aptos ao trabalho, ao desfrute da vida.

*

“[...] ensinamos o paciente a exprimir em palavras tudo o que lhe acode ao espírito, sem
exercer crítica nenhuma, como se ele se observasse a si mesmo.”62

Sem direcionamentos, sem tentativas de normatizações, ou empuxos
moralistas

Para que o setting psicanalítico se estabeleça, a associação livre é imprescindível por parte do
analisante  –  dentre  outros  importantes  aspectos  da  clínica  –,  por  aquela  reduzir,
significativamente, o poder do superego ao ego, pois, para que este último possa estabelecer
relação possível do inconsciente com a sociedade – e  esta com suas limitações ao sujeito –,
negociações são feitas desde a fase fálica, por volta dos 5, 6 anos de idade, em que o Complexo
de Édipo se impõe ao sujeito em formação, expondo limites através da figura do pai (ou de seu
substituto), limites estes que se referem as relações entre a criança e sua mãe (ou substituta).
Estando  em  setting  psicanalítico,  já  com  estímulos  para  que  afrouxamentos  da  censura  na
linguagem, concomitante a própria vontade, que levou o analisando ao divã, assim como com
outras contribuições, o sujeito se dispõe, e a lógica do inconsciente, aos poucos, passa para uma
penumbra, e, desta, análises, interpretações vão a lume através do par analítico, analisando e
analista.

61 NIETZSCHE, Friedrich.  Crepúsculo dos ídolos: como se filosofa com o martelo. São Paulo: Companhia das
Letras, 2006. ISBN 85-359-0770-X.

62 FERENCZI, Sándor. As neuroses à luz do ensino de Freud e da Psicanálise (1908). In: FERENCZI,
Sándor. Psicanálise I: obras completas. 2. ed. São Paulo, SP: WMF Martins Fontes, 2011. 286 p. v. I. ISBN 978-85-
7827-269-2.

37



*

“[...]  o  psiquismo,  tal  como  o  corpo,  apresenta  pontos  histerógenos;  quando  atingidos,
provoca-se  o  estado  descrito  por  Freud  como  ‘dominação  da  consciência  pelo
inconsciente’.”63

E quando o inconsciente, constituído de um mundo de desejos – per si não reprimidos no campo
do próprio inconsciente –, põe-se na superfície (consciente) de si mesmo, superfície esta que
busca intermediar os desejos com o mundo exterior, assim como satisfazer si mesma e o mundo
de fora (a sociedade), aquele, o inconsciente, colidindo com a superfície – esta sendo campo de
negociações para satisfações sociais, de troca –, através dos pontos histerógenos (disposições
corporais à expressões histéricas), as ocorrências histéricas se fenomenizam como determinados
congelamentos entre mundos,  gif  que só,  muitas vezes,  será desfeito através da análise,  da
interpretação, que ocorrem no setting analítico.

*

“[...] a mí, Porfirio, me adivinó (Plotino) una vez que andaba tramando quitarme la vida; y
así, presentándoseme de improviso cuando yo estaba en mi casa, me dijo que esas ganas
no  provenían  de  una  tesitura  intelectual,  sino  de  alguna  afección  melancólica.  Y  me
aconsejó que viajara a otro país. Hícele caso y, oyendo que un tal Probo, un distinguido
caballero, vivía en Lilibeo, me llegué a Sicilia. Y así fue como yo mismo, a la vez que me
retraje de semejante deseo, me vi impedido de estar presente a Plotino hasta su muerte.”64

Parênteses meus

A grandiosidade de Plotino  não se detinha apenas à  mística,  à  filosofia,  mas,  dentre  outros
campos, a uma sensibilidade acerca da psiché humana. Tempos, ainda com ares da Antiguidade
Grega  –  em  seus  últimos  suspiros;  vigorosos,  mas  últimos  –,  em  que  o  humano  não  era
fronteirado, e em si  mesmo; estigmatizado; e até excluído entre bíos,  faber,  sapiens, ludens,
politicus, simbolicum, economicus e outras quaisquer correntes de nossa contemporaneidade tão
moderna. Sabemos que esta antiguidade, in toto, não retornará, porém, olhar para ela, mais uma
vez (e sempre), densa e amplamente, fará com que, quiçá, resplandeçamos novamente enquanto
holos.

*

“C. Devir

a) Unidade do ser e do nada

63 FERENCZI, Sándor. Psicanálise I: obras completas. 2. ed. São Paulo, SP: WMF Martins Fontes, 2011. 286 p. v.
I. ISBN 978-85-7827-269-2.

64 PORFÍRIO. "Vida de Plotino". In: PLOTINO. Enéadas I-II. Madrid, ES: Editorial Gredos, 1982. v. 57, p. 119-175.
ISBN 84-249-0860-0.

38



O puro ser e o puro nada são (...) o mesmo. O que é a verdade não é nem o ser nem o
nada, mas que o ser não passa, mas passou para o nada e o nada não passa, mas passou
para o ser.”65

A physis, a natureza, que é tudo, sendo que este tudo é pensar (Parmênides de Eleia), é por nós
percebida em contínuo devir, vir-a-ser. Em devir, o que é deixa de ser, muda para outro fenômeno
– o ser aparece noutra forma, noutro pensar –, sendo que aquilo que aparece (fenômeno) escoa
de si mesmo em aparência, transmuta-se, e com isto mantém a vitalidade de toda a natureza:
movimento;  decaimento;  putrefação;  reaproveitamento;  ressignificação;  esquecimento;
lembrança; criação; sublimação; repetição do mesmo, só que doutras formas... "tudo se faz por
contraste; da luta dos contrários nasce a mais bela harmonia" (Heráclito de Éfeso).

Hegel  buscou,  na sua imensidão sistemático filosófica,  conciliar  Parmênides com Heráclito e,
nisto, alcançar "o que é a verdade" na pergunta que subjaz: qual é a verdade do Ser? Tarefa:
alcançar o que é e como é o Devir; segundo Hegel, o estabelecer o que é Ciência e como é o
achado da mesma nos evidencia o é e o não-é no mesmo, no próprio Devir.

Se o Devir  é a verdade,  se ela tem esta aparência,  continuamente em estado de diluição e
surgimento, o cuidado, por aqueles que fazem ciência, necessita ser o de contínua 'linguagem de
equilíbrio': não estando propensos a pularem para o lado do Ser, nem pularem para o lado do
Nada, mas reconhecendo o bastar provisório do achado, da linguagem, que é o vir-a-ser: nesta
desmesurada physis, a dança dos mundos permanece envolvendo, influenciando aquilo que – o
que quer que seja – que chamamos de devir, ser-sendo.

*

“[...] para os gregos, quanto mais antiga fosse uma ideia, tanto mais respeitável era [...]”66

A cultura ocidental – pelo menos esta – é essencializada por tudo que a Hélade, a Grécia Antiga,
expressou: religião; filosofia; lógica; ciência; artes plásticas; medicina; teatro; sistema político…
Entretanto,  toda  grandiosidade  grega  foi,  no  decorrer  de  séculos  da  Era  Cristã  –  segundo
Schopenhauer, até inícios do séc. XIX, portanto, por 2.400 anos – , ensombreada pela monotonia
autoritária  religiosa,  que,  em  inúmeros  aspectos,  distanciou-se  da  fonte  ética  crística.  Este
sombreamento  da  Hélade,  dia  após  dia,  “apagou”  o  passado  “pagão”  em  nome  de  um
totalitarismo interpretativo  de  palavras,  de  vida.  O  passado  passou  a  ser  compreendido  sob
inúmeras (pequenas e grandes) negatividades; algo a ser desmontado, desconstruído, já que, a
partir  da  Era  Cristã  (esta  não  definida  pelo  Cristo),  sabedorias  antigas  deixariam  de  ser

65 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Ciência da Lógica: 1. A doutrina do Ser. Petrópolis,
BR: Vozes, 2016. 461 p. ISBN 978-85-326-5308-6.
66 BERNABÉ, Alberto. Hieros Logos: poesia órfica sobre os deuses, a alma e o além. São Paulo, SP: Paulus,

2012. 372 p. ISBN 978-85-349-3410-7.

39



sabedorias, e sim, e em muitos casos, algo a ser fortemente combatido com aqueles que as
proferiam, as ressignificavam. O passado deixou de ensinar, sendo substituído pela promessa de
uma “vida eterna”, de um “juízo final” post mortem. É como se a história tivesse acabado e o
humano  objetivasse  apenas  uma  tarefa,  converter-se  a  uma  religião  e,  cada  vez  mais
profundamente,  subsumisse seus próprios  corpo e  mente,  sua corporeidade –  unidade entre
espírito e corpo – no único aspecto que interessaria, a salvação do espírito.

Vindo para os nossos dias, podemos considerar dois aspectos desta negativa ao passado: 1-
religiosamente,  ainda  de  maneira  muito  forte,  permanecemos  monotonais,  pouco  empáticos,
quase nunca ecumênicos, compassivos, pois somos (vários assim se veem) “o povo escolhido”;
e, por outro lado, 2- as finas tecnologias da informação, que estão nas mãos de quase todos,
requerem  de  nós  contínuos  upgrades,  atualizações  –  não  apenas  dos  dispositivos  e  dos
aplicativos, softwares – mas de nossos comportamentos, caminhos, definições de ser do que
deve ser o humano.

Voltemos em torno  de  cento  e  vinte  anos.  Entre  os  séculos  XIX e  XX surge  a  Psicanálise,
exatamente durante uma contramão a tendência de se ter, como autoridades sobre nosso viver, o
passado, ou o próprio presente, mas apenas o futuro, pois neste período há uma efervescência
de invenções que transformaram para sempre a vida humana: eletricidade; carros; telefone; a
Primeira Guerra Mundial. Noutras palavras, alta velocidade e remapeamento europeu, melhor, de
todo o mundo com neocolonialismos, seja na África, na Ásia, na América Latina, e de mais além,
reconfigurando o ethos, os costumes, os modos de ser, as formas de agir. Entretanto, sob outro
ritmo, num aspecto bastante cuidadoso, Freud requer do psicanalista a lentidão de escultor, de
arqueólogo diante  a  ruínas,  que são fragmentos do passado,  já  também transformados pelo
“empoeiramento” sobre ele mesmo, do decorrer existencial do humano, de cada ser singular que
se  dirige  à  Psicanálise  em  busca  de  seu  Inconsciente.  Cuidadosas,  lentas  análises,
interpretações, ordenamentos anímicos do analisando e do analista para que sofrimentos sejam
amainados ou assentados na memória, sem mais provocarem dor ou tanta dor ocorrida até então.

Continua-se hoje, em Psicanálise, refazendo-se métodos helênicos – óbvio, ao modo psicanalítico
–, permanecendo o analista com o desejo de saber acerca do Inconsciente do analisando que,
com o desejo de sanar determinados labirintos em que ele próprio se enveredou, por motivos
variados, também chega a si mesmo enquanto mais e mais profundo, enquanto Inconsciente: a
sabedoria do passado, presentificada.

O que foi feito devera

O que foi feito de Vera

Milton Nascimento e Fernando Brant

O que foi feito, amigo De tudo que a gente sonhou

O que foi feito da vida O que foi feito do amor (Quisera encontrar)

40



Aquele verso menino Que escrevi há tantos anos atrás

Falo assim sem saudade Falo assim por saber

Se muito vale o já feito Mais vale o que será

Mais vale o que será E o que foi feito é preciso conhecer para melhor prosseguir

Falo assim sem tristeza Falo por acreditar

Que é cobrando o que fomos Que nós iremos crescer (Nós iremos crescer)

Outros outubros virão Outras manhãs

Plenas de sol e de luz…

*

“Aquilo que em períodos obscurantistas projetamos para o exterior a Psicanálise descobre
na  vida  interior  e  em  seus  mecanismos  subjacentes,  que  podem  ser  explicados  sem
recorrer a instâncias supranaturais.”67

Houve um tempo (ainda não aquele obscurantista, medieval, citado por Freud, porém, aquele da
antiguidade da Grécia, de quando esta ainda era chamada de Hélade) – não de todo perdido em
nossas percepções de como seja o mundo – em que acreditávamos serem as forças naturais
constituídas de autorregências, identidades próprias daquelas coisas mesmas. Um riacho tinha
vida psíquica; um lago; uma árvore; a natureza possuía características etéreas, entre o natural e
o humano. Chamamos a isto de animismo68, e com ele um antropomorfismo se presentava na
nossa tentativa de racionalizarmos, de entendermos mistérios da physis, da natureza.

Posteriormente, mais especificamente na Europa Ocidental do medievo, este animismo, mesmo
que ainda, de certa forma, com características antropomórficas, é acrescido de um transcendental
que hoje, para muitos, é considerado como difuso, fora de fenômenos minimamente coerentes
com aquilo que já compreendemos; diríamos infantil. O maniqueísmo69 aceito na necessidade,
para que houvesse Deus, haveria, na mesma (ou quase) proporção, a necessidade da presença
do diabo, Satã ou qualquer outro nome que o valha.

Como a  vida  humana,  neste  período  medieval,  carregou-se  de  religiosismo,  e  sendo  a  vida
material, geralmente, caminhos às tentações, às perdições do “coisa ruim”, muito daquilo que,
possivelmente, seria uma doença psíquica (algo interior), estaria, enquanto explicação, em algo

67 FREUD,  Sigmund.  Uma neurose demoníaca no século XVII (1923).  In: FREUD,  Sigmund.  Neurose,
psicose, perversão. Belo Horizonte, MG: Autêntica, 2016. v. 5. Obras incompletas de Sigmund Freud. ISBN 978-85-
8217-985-7. E-book (374 p.).

68 Diferente do conceito de animismo na Psicanálise. Neste último consideramos anímico aquilo que é psíquico do
humano propriamente.

69 Suposição, de determinados pensadores antigos, pelo menos, sobre a physis, suposição esta que considera o
universo mantido entre o bem e o mal.

41



fora da pessoa, numa poderosíssima entidade malévola lhe levando ao abismo existencial, ao
inferno.

Com o desenvolvimento, por séculos posteriores – passando pelo materialismo científico do séc.
XIX  –  fomos  saindo  daquele  exterior  explicativo  fantástico  (por  vezes)  à  interpretações
psicanalíticas daquilo que ocorre, em muitos de nós, no profundo interior, que é o Inconsciente,
sendo que este, em parte, realiza-se patologicamente através de delírios, alucinações em que
nós, mesmo sem o sabermos, tentamos dar conta de questões psíquicas, anímicas, por demais
complexas  para  nossa  frágil  compleição,  já  que,  nessas  situações,  nos  situamos  diante  as
demandas de forma patológica, neurótica.

*

“[...]  ‘a estrutura,  sim, da qual  a psicanálise impõe o reconhecimento,  é o inconsciente.
Parece bobo lembrá-lo, mas o é muito menos quando se percebe que ninguém sabe o que
isso é. Isto não deve nos deter. Nós também não sabemos nada sobre o que é a natureza,
o que não nos impede de ter uma física, e de um alcance sem precedente, pois ela se
chama a ciência’70.”

Até  o  momento,  há  cerca  de  4.100  exoplanetas  –  planetas  fora  do  nosso  sistema  solar  –
encontrados pela Astronomia; sendo que, desses corpos celestes, a maior parte dos achados
ocorreu pela modificação movimentação das suas próprias estrelas correspondentes.  Noutras
palavras, outros planetas têm sido encontrados graças, não a suas visualizações diretas, e sim a
determinadas mudanças da regularidade do movimento das suas estrelas regentes. Os corpos
desses específicos exoplanetas são tão massivos, que provocam alterações nas trajetórias da
estrela que eles transladam.

Metaforicamente,  mas  com imensa  precisão  e  extensão  de  consequências  interpretativas,  o
Inconsciente pode ser considerado um exoplaneta, sendo que, aquilo que seria a sua estrela
regente, é o próprio Consciente, muito influenciado pelo que “se esconde”, mas que, em grande
monta, evidencia-se na relação entre si mesmo e o mundo exterior.

Como bem diz Heráclito, “a natureza ama esconder-se”: eis o motivo de não darmos conta de
respostas ao “que é” das coisas; permanecendo as filosofias em sua grande saga. Por outro lado,
enquanto isto, a Psicanálise, sendo ciência, se arvora a desvendar o “como” o Inconsciente se
dispõe no mundo, alcançando, em muito, suas consequências neuróticas, existenciais. E, sobre
essas consequências, podemos dizer que ele, o Inconsciente, que é o sujeito, sujeita-se enquanto
animal e sujeita-se ao mundo enquanto ser de relações, humano. O Inconsciente é um encontro
e, ao mesmo tempo, um afastamento destas duas esferas de vida humana – per si o Inconsciente
é antagônico, contraditório, já que pulsivo, desejante –, a animal e cultural; ele é um campo de
desejos que teimam (pulsão sexual)  realizar-se na vida social;  entretanto,  como nem tudo é

70 Lacan, J., “C’est à la lecture de Freud…”. In: JORGE, Marco Antonio Coutinho. Fundamentos da Psicanálise
de Freud a Lacan: as bases conceituais. Rio de Janeiro, BR: Jorge Zahar, 2011. v. 1. ISBN 978-85-378-0225-0. E-
book Kindle. Não paginado.

42



permitido por este ambiente repleto de cultura, de cuidado para que não desmantelemos o que
muito  dificilmente  construímos,  barramos  específicas  realizações  através  do  Superego.  Sob
censuras,  as  realizações  podem  tender  a  ocorrer  através  de  sonhos;  atos  falhos;  chistes;
psicossomatizações; neuroses. Todas elas evidenciam o que há no abismo – este que é o campo
profundo de encontro entre imperativos animais e culturais. Mas não podemos esquecer, é claro,
das conquistas, dos enamoramentos, do erotismo, do amor, já aqui, bem-sucedidos.

*

“Com  o  advento  do  simbólico,  o  sujeito  humano  desenvolveu  uma  linguagem  que
mediatizou um acesso diferente ao real, e, por meio dele, abriu portas que constituíram
seus quatro mais excelentes caminhos: arte, ciência, filosofia e religião.”71

A criatividade, o pensar, pode ser considerado como nossa transcendência em relação ao real,
transcendência esta que nos destaca de relações extremamente diretas para com os imperativos
de sobrevivência:  segurança contra animais ferozes; alimentação de subsistência;  satisfações
plenas das pulsões sexuais, por exemplo. Termos criado – e ainda hoje permanecemos criando –
artes, ciências, filosofias e religiões, que expressam compensações, sublimações da perda do pai
primevo, o chefe da horda, exposto em ensaio, por Freud, na obra Totem e Tabu, sendo que este
pai,  assassinado  pelos  próprios  filhos,  e  estes,  subjugados  pela  inveja  que  tinham  do  seu
progenitor – possuidor de plena liberdade de satisfações das suas pulsões com sua mulher e
filhas – reconhecem a satisfação de vitória em relação a este opressor como algo ambivalente: a
culpa  também  se  instala  nesses  sujeitos  e,  tanto  festejos  totêmicos,  quanto  penitências,
sacrifícios se impuseram. As 1) religiões, por exemplos, seriam frutos de idolatrias ao Pai primevo
e, ao mesmo tempo, sacrifício do mesmo; as 2) filosofias se estabelecem na tentativa de nos
distanciarmos da antinomia percebida na physis, na natureza: discursos filosóficos que dessem,
que deem conta da dicotomia, da oposição entre as coisas; as 3) artes podem ser consideradas
um  retorno  ao  nosso  estado  mais  primitivo,  em  que  diretamente  contemplávamos  e
contemplamos  os  mistérios  da  natureza,  e,  com  a  sofisticação  que  ocorre  na  sociedade,
tendemos  a  perspectivar  este  anseio  primacial  de  contato  inocente  com  o  mundo  que  nos
circunda: surgem os modernismo, suprematismo, cubismo, realismo; conceitualismo e outros; e
as 4)  ciências se caracterizam pelo profundo desejo nosso em nos distanciarmos do próprio
estado de natureza absoluta em que talvez vivíamos; um apagar da memória, através de uma
transcendência imanente, digo, no concreto do viver em que estejamos tão sofisticados que já
teremos aniquilado a própria natureza, enfim libertos do grande mal que tenhamos feito contra o
pai primevo, este, segundo Freud, o verdadeiro além-do-homem.

*

“Édipo tornou- se […] como figura do não-saber, a própria representação do Inconsciente —
enquanto  saber  não-sabido,  isto  é,  saber  inconsciente  do  qual  o  sujeito  não  quer

71 JORGE, Marco Antonio Coutinho. Fundamentos da Psicanálise de Freud a Lacan: as bases conceituais.
Rio de Janeiro, BR: Jorge Zahar, 2011. v. 1. ISBN 978-85-378-0225-0. E-book Kindle. Não paginado.

43



conscientemente saber. Édipo é o Inconsciente.”72

Édipo Rei, tragédia magnificamente construída pelo dramaturgo Sófocles, nos traz a história (aqui
bastante resumida) de uma criança que foi rejeitada pelo pai, por conta de um oráculo que dizia
que o rei seria morto pelo próprio filho. Diante a esta profecia, o rei Laio ordena que matem seu
próprio filho recém-nascido, mas, aquele que tinha em mãos esta tarefa, a rejeita, e entrega a
criança a um outro casal, de outra região da Grécia. Crescido, este jovem Édipo, adotado, e que
não o sabia, depara-se com seu próprio oráculo, que dizia que ele mataria seu pai e teria filhos
com a própria mãe. Apavorado, afasta-se de sua família adotiva e, pela estrada, acaba matando
seu verdadeiro pai; também encontra a Esfinge que lhe impõe um desafio, e ele a vence. Diante a
esta  vitória  contra  a  Esfinge  –  esta  que  vinha  causando  muitas  mortes  àqueles  que  não
conseguiam desvelar a resposta à sua pergunta –, e com o povo de Tebas, sabedor da morte de
seu rei (o pai de Édipo), lhe acolhe como novo rei e, de direito, casa-se com sua própria mãe,
Jocasta. Com ela tem filhos e, muitos anos depois, toda a verdade de sua real trajetória é posta à
cena. Presume-se que a própria mãe de Édipo e aquele que lhe levaria para matar, mas não
cumpriu a ordem, reconheceram Édipo, cada um à sua maneira, logo na chegada dele após
vencer a Esfinge. Já no presente. desesperada, Jocasta, sua mãe esposa, suicida-se e Édipo
foge,  arrancando seus próprios olhos.  Toda aquela família,  antes mesmo de ser  formada,  já
estava condenada pelo destino, desde o avô de Édipo.

Ela, a família, não floresceria por muito tempo sob condições tão adversas, ficando condenado
Laio, pai de Édipo, este próprio, Jocasta e todos seus outros filhos à mortes nada serenas e não,
de certa forma, esperadas: as mortes que seriam consequentes apenas do fim natural da vida,
mas  muito  ao  contrário.  A  árvore  findou  infrutífera  pela  poderosíssima  sina  familiar.
Édipo  evidencia  o  próprio  Inconsciente,  já  que,  em todo  seu  desejar,  é  sem limites  no  seu
primitivismo. Com isto, poderíamos até dizer ser o Inconsciente, mais que imoral, ele é amoral,
pois  deseja  aquilo  que  pulsionalmente  lhe  proporcionará  prazer.  Independente  de  qualquer
barramento social;  ele,  o Inconsciente,  situa-se na pulsão de vida,  mesmo que esta seja um
travestimento da pulsão de morte. A relação dessas duas pulsões nos evidencia o eterno retorno
do mesmo, a vida vivente é um lançar-se ao vicejar expresso na sexualidade – num conceito
muito mais amplo do que apenas o do sexo -, sendo que este vicejar do Inconsciente lança-se à
exaustão, e eis aqui a pulsão de morte. E o que o Inconsciente quer com esta pulsão? A inação, a
paz que só o inorgânico pode fornecer.

*

“15- Sobre os cinco modos

(164) ‘Os céticos mais novos legaram os seguintes cinco modos da suspensão de juízo: o
primeiro, derivado do desacordo; o segundo, do regresso ao infinito; o terceiro, derivado da

72 QUINET, Antonio. Édipo ao pé da letra: fragmentos de tragédia e psicanálise. Rio de Janeiro, RJ: Zahar, 2015.
ISBN 978-85-378-1487-1. E-book Kindle. Não paginado.

44



relatividade; o quarto, da hipótese; o quinto, da reciprocidade.’

(165) ‘O derivado do desacordo é aquele a partir do qual descobrimos, sobre uma coisa
proposta,  ter  surgido  uma  discórdia  indecidível  tanto  na  vida  comum  quanto  entre  os
filósofos,  pela  qual  não  somos  capazes  de  escolher  ou  rejeitar  algo,  e  acabamos  por
suspender o juízo.’”73

Para Sexto Empírico74, cético pirrônico, observador crítico de inúmeros achados “do que seja a
verdade”, diante a todo e qualquer discurso que se propunha expô-la, e caso houvesse alguma
discordância  acerca  da  teoria  (visão)  lançada,  fosse  esta  discordância  interna  ou  externa  à
específica  pessoa  ou  grupo  de  pessoas  que  a  anunciou,  mesmo  surgindo  novas  teses  e
argumentos que a defendam para solidificá-la ainda mais, e, também, no outro lado, outra pessoa
ou grupo de pessoas propusesse teoria que a negasse a teoria em sua inteireza ou em sua
parcialidade,  sendo  esta  negação  direcionada  àquela  verdade,  ou  simplesmente  a  negação
ocorrendo em paralelo, o cético pirrônico situar-se-ia (e situa-se) em epokhé, em suspensão de
juízo quanto a verdade anunciada e quanto a contraverdade lançada no outro campo propositivo.

*

“Há mais ídolos do que realidades no mundo [...]”75

Quanto aos valores, sentir  os monólitos em que estamos encrustados, e sentir  com todos os
sentidos. Qual a cor dos valores? Eles pertencem a quem? A quando? Qual sua durabilidade já
validada, muita vezes? Qual nosso papel na criação, digo, manutenção dos monólitos culturais?
Conseguiríamos viver sem nosso encrustamento?

Em determinadas concepções antigas gregas – e cada vez mais aquelas ficam nesta antiguidade
–, eféticos seriam os que buscavam entender,  mantendo-se sempre assim, sem ídolos,  mas,
diante da vida, na escuta, no cheirar, no provar, no sentir pela pele, no ver, no experimentar, digo,
na  vida  vivente  buscando  as  verdades  e,  continuamente,  vivenciando  o  escoar  do  que  se
encontra na experiência, no experimento, no pensado, no dito, no silenciado. Mas os eféticos
persistem, pois insiste neles o desejo pelas verdades, porém, ciosos, reconhecem a verdade
silenciosa e caprichosa do devir.  Eles permanecem, sim, filósofos. Talvez por,  humildemente,
como propõe Nietzsche para o sábio, eles saberem que os efeitos nunca serão as causas, as
verdades  e,  ao  nós  mesmos,  com  essas  verdades/efeitos,  retroagirmos  à  causa  primeira,
reconheceremos, como assim chegou Platão, que a verdade, a única, a suprema, é também
chamada  de  supremo  bem,  metaforizada  no  Sol,  mas  chegando-se  neste  alfa/ômega,

73 EMPÍRICO, Sexto. Esbozos pirrónicos. Tradução: Antonio Galego Cao e Tereza Muñoz
Diego. Editorial Gredos, Madrid, ES, 1993.
74 Médico, também filósofo, que viveu entre os séc. i e o séc. II d.C.
75 NIETZSCHE, Friedrich.  Crepúsculo dos ídolos: como se filosofa com o martelo. São Paulo: Companhia das

Letras, 2006. ISBN 85-359-0770-X.

45



reconhecer-se-á que não lhe encontrou, já que o máximo que temos do Sol é sua luz, brevíssima,
pois senão seríamos cegados pela nossa própria arrogância em pensar o uno, o todo, a partir de
nós mesmos, fragmentos dispersos, apenas sendo, quanto a sabedoria acerca “do que é”, mais
situados  no  Caos  (campo  de  infinita  criação)  do  que  no  Cosmos  (razão  fim).Talvez  nada
saibamos da essência da essência.

*

“Segundo  Breuer  e  Freud,  o  recalcamento  da  lembrança  e  de  seu  afeto,  latentes  no
inconsciente, devia-se ao fato de que, no momento do choque psíquico, o indivíduo não
estava em condições de reagir ao acontecimento, ou seja, de exprimir-se por palavras, em
condições de elaborar suas emoções mediante associações e ideias. As emoções e as
ideias, não podendo se resolver corretamente no nível psíquico, refluíram para a esfera
orgânica  e  converteram-se  em  sintomas  histéricos.  O  tratamento,  a  que  os  autores
chamaram catarse,  permitiu  ao paciente eliminar  essa lacuna,  ‘ab-reagir’  os afetos não
liquidados,  suprimindo assim o  efeito  patogênico  da  lembrança privada de seu afeto  e
tornada consciente.”76

O “não estar em condições de reagir ao acontecimento” provém de possíveis inúmeros fatores.
As neuroses histérica e obsessiva podem surgir de a) memórias ancestrais – aqui não exemplifico
a nossa infância, mas nossa ancestralidade pré-histórica (A obra Totem e tabu, de Freud pode,
por exemplo, esclarecer melhor), obviamente não pensada através da consciência, não lembrada,
mas vívida no inconsciente e, a depender de singulares corporeidades que, conforme “o que se é”
de determinados humanos, mais facilmente fazem emergir no consciente, ou tentam emergir de
forma  mais  corriqueira;  afetam,  por  exemplo,  hora  o  somático  (através  da  histeria),  hora  o
psíquico (com a neurose obsessiva).

*

“Os meios de que se serve a neurose obsessiva para exprimir seus pensamentos ocultos, a
linguagem da neurose obsessiva, são como que um dialeto da linguagem histérica, mas um
dialeto que nos deveria ser mais inteligível, porque é mais aparentado ao nosso pensar
consciente  do  que o  histérico.  Ele  não envolve,  sobretudo,  o  salto  do  psíquico  para  a
inervação somática — a conversão histérica — que jamais podemos acompanhar com o
nosso intelecto.”77

O trauma que transparece na histeria situa-se somaticamente, seja num “flash” ou em alguns
“flashes” na corporeidade sem a fala; ele, o trauma, concentra-se, detêm-se  no soma (corpo);
este é sua fronteira, digamos, intransponível; o consciente não o suporta, até então, antes da

76 FERENCZI, Sándor.  As neuroses à luz do ensino de Freud e da Psicanálise (1908). In  FERENCZI,
Sándor. Psicanálise I: obras completas. 2. ed. São Paulo, SP: WMF Martins Fontes, 2011. 286 p. v. I. ISBN 978-85-
7827-269-2.

77 FREUD, Sigmund.  Observações sobre um caso de neurose obsessiva ["O homem dos ratos"],
Uma recordação de infância de Leonardo da Vinci e outros textos:  (1909-1910). São Paulo, BR:
Schwarcz S.A., 2013. v. 9. ISBN 978-85-8086-649-0. E-book Kindle. Não paginado.

46



análise  bem-sucedida.
Por outro lado, na neurose obsessiva, aquilo não dito – que estaria na histeria, e que nesta se
presenta no soma –, aqui se presenta travestido em obsessões de “ordem”, de “livramento” – por
exemplo, fazer o gesto da cruz de forma demasiada, como um sustento moral contínuo para não
se cair  em pecado –,  desloca-se o objeto de desejo a arranjos de atitudes tão lógicos,  que
passam a se distanciar do humanamente esperado; tentativas de completudes, de resoluções
infindáveis a pequenos e, muitas vezes, aparentes problemas que não estão na ordem do desejo
primacial, este que, diante a barreiras do pré-consciente, é substituído por outros desejos que
provisoriamente acalentem o que o sujeito realmente quer.

*

“Nada, o puro nada; ele é igualdade simples consigo mesma, perfeita vacuidade, ausência
de determinação e conteúdo; indiferencialidade nele mesmo. – Na medida em que intuir ou
pensar podem ser aqui mencionados, então, vale como uma diferença se algo ou nada é
intuído  ou  pensado.  Intuir  ou  pensar  nada  tem,  então,  um  significado;  ambos  são
diferenciados, então nada é (existe) em nosso intuir ou pensar; ou, antes, ele é o próprio
intuir ou pensar vazios e é o mesmo intuir e pensar vazios que o ser puro. – Nada é, com
isso, a mesma determinação ou, antes, ausência de determinação e, com isso, em geral, o
mesmo que o ser puro é.”78

Se nada pode ser pensado, ser dito sobre o ser enquanto ser, sob equivalência, o que é pensar, o
próprio ser, é nada, e se assim é, o nada é, logo, o nada é o ser: ser e nada “são” o mesmo.

Hegel, em sua produção filosófica, pode ser considerado como o ápice da razão ocidental; ele é o
apogeu de todo evolver do espírito, que é a própria razão, sendo que esta se desenvolveu por
volta  de  2.300  anos  de  filosofia,  até  inícios  do  séc.  XIX,  que  foi  a  época  florescente  deste
pensador. Entretanto, longe de mim afirmar que, por ele ser este apogeu brilhantíssimo da razão
– para muitos, e eu incluso no grupo –, extremamente poderoso e abrangente, confesso não ter
condições para afirmar que ele tenha expressado a verdade, já que, óbvio, sendo ele humano – e
outros entraves não descritos –, sinalizados pelo Ceticismo Pirrônico, fazem com que decaia a
pretensão de verdade da sua filosofia; ao mesmo tempo não se exclui toda apropriação, ocorrida
desde o séc. XIX, da sua filosofia por pensadores e cientistas até nossa atualidade.

*

“Uma  psicanálise  justamente  não  é  uma  investigação  científica  imparcial,  mas  uma
intervenção terapêutica; em princípio, ela nada quer provar, mas apenas mudar algo. Na
psicanálise, a cada vez o médico dá ao paciente, uma vez em dose mais generosa, na
outra, uma mais modesta, as representações antecipatórias conscientes com a ajuda das
quais ele terá condições de reconhecer e de apreender o inconsciente.”79

78 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Ciência da Lógica: 1. A doutrina do Ser. Petrópolis,
BR: Vozes, 2016. 461 p. ISBN 978-85-326-5308-6.
79 FREUD, Sigmund. Análise da fobia de um garoto de 5 anos (caso pequeno Hans) (1909). In: FREUD,

Sigmund. Histórias clínicas: Cinco casos paradigmáticos da clínica psicanalítica. Belo Horizonte: Autêntica, 2021.
800 p. Obras incompletas de Sigmund Freud. ISBN 978-65-5928-085-8. E-book.

47



Dar-se conta do porquê de certos sofrimentos psíquicos, de determinadas repetições; desvelar o
inconsciente  através  daquilo  que,  de  alguma  forma,  põe-se  no  consciente  –  chistes,  meias
palavras, atos falhos, sonhos e outras formas que a corporeidade superficializa –, este que é sua
própria extensão ao mundo exterior; aceitar o analista como um espelho suficiente para que o
inconsciente do próprio  analisante seja desvelado.  A mudança citada por  Freud,  logo acima,
refere-se à capacidade em, diante a um fragmento do passado que, até então, nos levava ao
sofrimento, ao desgaste psíquico, nos surja,  enfim, e como uma memória, mesmo que triste,
porém,  não  mais  dominante  perante  nosso  próprio  ser,  mas  uma  memória  suportável,  já
subjugada pelo nosso viver atual; memória subsumida no todo de nosso ser-sendo.

*

“Ser, puro ser, – sem nenhuma determinação ulterior. Em sua imediatidade indeterminada,
ele é igual apenas a si mesmo e também não desigual frente a outro; não tem diversidade
alguma dentro de si nem para fora. Através de uma determinação ou um conteúdo qualquer
que seria nele diferenciado ou por meio do qual ele seria posto como diferente de um outro,
ele não seria fixado em sua pureza. Ele é a indeterminidade e o vazio puros. – Não há nada
a intuir nele, caso aqui se possa falar de intuir; ou ele é apenas este mesmo intuir puro,
vazio.  Tampouco há algo nele que se possa pensar ou ele é,  igualmente,  apenas este
pensar vazio. O ser, o imediato indeterminado, é, de fato, nada e nem mais e nem menos
do que nada.”80

Um grandioso começo da Filosofia (Ocidental)

Para Parmênides, a deusa Alétheia – a verdade – lhe diz qual é a única verdade, o que é si
mesma,  o  próprio  e  único  ser:  sem opostos,  sem máscaras,  cores,  formas,  extensões;  sem
tempo, eterno, não dúbio, não duvidoso, não encontrável, distinto de qualquer linguagem, nem
mudo nem falante; se “sem máscaras”, sem caráter, descaracterizável, longe de qualquer valor,
perto de coisa alguma, sendo coisa alguma, a-histórico, prévio ao logos, não relacionável, pois
nada mais há além dele mesmo, o ser que não-é. Mas não-é o que? Este não-é para nada
remete numa comparação, pois não há o que ser comparado entre partes, entre fragmentos. Uno,
pleno, só, intempestivo, pois livre, sem fronteiras. Nada há o que dizer do ser, nada há; há este
nada que é silêncio e plenitude não visível; ninguém o vê, pois ele, em relação a si mesmo,
permanece sem algum outro nas proximidades, nas suas cercanias, já que não há cercanias. E
quanto ao ser-aí? Este é algo profundamente diferente do ser: o ser-aí é finito do infinito que é,
logo, que é o ser.

*

“¿Cómo vivo yo lo circundante? ¿Me es «dado»? No, pues lo circundante dado está ya
afectado de teoría, está ya arrancado de mí, el yo histórico; el «mundear» ya no es algo

80 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Ciência da Lógica: 1. A doutrina do Ser. Petrópolis,
BR: Vozes, 2016. 461 p. ISBN 978-85-326-5308-6.

48



primario.”81

Somos encruzilhadas do mundo, sendo que, para que assim seja, o mundo, por sua parte, é
nossa  própria  encruzilhada.  Sabemos  que  alguma  encruzilhada,  caso  não  tenhamos  ideia
antecipada de  sua existência,  coloca-nos  em pathos  (em espanto).  Na encruzilhada ficamos
surpreendidos, nos rendemos ao não dizer, ao não pensar (até rimos e/ou choramos, a depender
da situação), mesmo que por brevíssimos instantes. Enquanto isto, por outro lado, também na
encruzilhada o mundo situa-se num “não-ser”, digo, o ser do mundo não nos é conhecido, já que
o ser para ser necessita ser enquanto pensar (Parmênides).

O segundo momento – se é que na encruzilhada temos tempo suficiente para assim dizer, chegar
–, que é o da nossa apreensão do mundo e dele próprio nos apreendendo em sua disposição:
mesclam-se em mistério; aquilo que se encontra limitado (a linguagem em sua previdade, em sua
espera de vez); os valores; as (des)razões; os três tempos em nós enquanto dasein (ser-aí),
sendo que este, logo, já é histórico e que, além de constituído de valores, tem-se o acréscimo (ou
o próprio fundamento dos valores citados agora) dos afetos,  do amor,  sentimentos,  emoções
(psicanaliticamente falando, a sexualidade). Não nos esqueçamos da carne, a grande carne– o
corpo  nosso  de  cada  dia  –,  sendo  que  também  somos  dela.  Esta  “união”  é  sempre  uma
transcendência naquilo que a Fenomenologia (de Husserl?), apreendida por Maurice Merleau-
Ponty, chama corporeidade: não é mais corpo (pedaço de mundo), não é mais ‘consciência de...’
(espírito, mente pura ou conceitos equivalentes a isto), mas uma transcendência dos dois, mesmo
que seja sempre na imanência, pois não saímos do mundo e ele não sai de nós, já que, para
sermos dasein, logo, seres históricos, necessitamos do mundo sempre presente.

Sob esta condição, do mundo enquanto ser, nada sabemos, – sendo que, o mundo enquanto ser
nunca se importa conosco –, de nós enquanto "consciência de..."  também nada sabemos, pois
esta não possui conteúdo, mas “é” uma disposição. Seguindo este jogo de linguagem82, diríamos
que  a  Psicanálise  possui,  claro,  à  sua  maneira,  o  vigor  em  analisar  a  mescla  exposta
sinteticamente acima, através daquilo que transparece do Inconsciente, na sua emersão que é a
linguagem.

*

“Se desprende del paso de Elio Arístides que 'sofista' era un término genérico de excelencia
en la esfera del espíritu, incluida la política.”83

81 HEIDEGGER, Martin. La idea de la filosofía y el problema de la concepción del mundo. Barcelona,
ES: Herder, 2005. 165 p. ISBN 84-254-2355-4.

82 WITTGENSTEIN, Ludwig. Investigações Filosóficas. In: WITTGENSTEIN, Ludwig. Tratado Lógico-filosófico &
Investigações Filosóficas. Lisboa-Portugal: Fundação Calouste Gulbenkian, 1995. ISBN: 978-9723103830.

83 COLLI, Giorgio. Gorgias y Parménides: Lecciones 1965-1967. 1. ed. México, D.F,
México: Editorial Sexto Piso, 2012. 278 p. ISBN 978-607-7781-31-8.

49



A cultura  ocidental,  desde  o  totalitarismo religioso  que,  pouco  a  pouco,  foi  inserindo-se  nos
espíritos da Era Cristã – em grande monta, recusando o respeito que o próprio Jesus possuía em
relação aos que pensavam, que viviam diferente dele –, gerou o cerceamento, monumental e
escabroso,  da  diversidade  religiosa;  filosófica  e  sofística:  quanto  a  esta  última,  sendo
educacional, formadora e que era exercida desde 500-400 a.C. na Magna Grécia e em outros
ambientes (Roma, por exemplo). Excetuando, dentre outros poucos, o sofista/filósofo Sócrates,
mestre de Platão, que inspirou Plotino, sendo que este fundamentou muito o pensamento de
Santo Agostinho (um dos que mais forneceu teses e argumentos à fé cristã, alguns séculos após
a morte de Jesus) – uma peça importantíssima da Patrística –,  todos os sofistas contemporâneos
e anteriores a Sócrates foram duramente recusados em seus ensinos, já que autoridades ou
futuras autoridades dos primórdios da Era Cristã trabalhavam num projeto cultural monolítico. No
que, por hora, podemos nos referir aos sofistas – às suas maneiras – teóricos do conhecimento,
estes  compreenderam  que  o  saber  acerca  das  "verdades"  é  construído;  ou  perspectivado;
circunstanciado;  ou  então  alguma mescla  dos  dois;  ou  mesmo detido  na  irracionalidade dos
sentidos; nas vontades; na subjugação cognitiva, dentre outros possíveis imperativos, em que,
por exemplo, as "verdades" fossem reconhecidas, enquanto tais, na própria natureza "exterior" ao
humano.

No que se refere  a  nós,  estamos vivendo inícios  do séc.  XXI  e  muitos  filósofos  e  filósofas,
reconhecem ser a sofística grandiosa antecipação, de mais de 2.400 anos, de tantas gamas de
Filosofias da Linguagem; Filosofias da Ciência; Filosofias da Mente e muitas outras Filosofias ou
filhas da própria Filosofia, sendo que estas surgiram entre os séculos XX e XXI de nossa era.
Neste aspecto civilizatório-cultural, estamos atrasados em quase 3.000 anos de história.

*

“[…] para os gregos, a essência e o posicionamento da essência se encontram em um
espaço peculiar de lusco-fusco: a essência não é fabricada, mas também não é encontrada
como uma coisa presente à vista.”84

Cruzamentos…
Para Heráclito, “a natureza ama esconder-se”. Natureza, verdade, essência: é desta mesma que
falamos.

Sob  a  perspectiva  psicanalítica,  o  Inconsciente  é  o  que  subjaz  e  cá  mesmo  está.
Primeira tópica freudiana: inconsciente, pré-consciente, consciente. Todos esses são aspectos,
instâncias daquilo que previamente somos, natureza, sendo que, ao nascermos, esta natureza
também se constitui do convívio que, a princípio, parece ser ela mesma ainda se suprindo de todo
o necessário (muito, no que refere-se aos tempos em que éramos feto): amamentação; resolução
do calor; resolução do frio; silêncio necessário para que o bebê possa dormir o suficiente etc., e,
também, durante a  formação posterior  a  este  estado inicial  do sujeito,  do inconsciente,  este

84 HEIDEGGER, Martin. As questões fundamentais da filosofia: "problemas" seletos da "lógica". 1. ed. São
Paulo, BR: WMF Martins Fontes, 2017. ISBN 978-85-469-0146-3. E-book.

50



agora, pouco a pouco, aprendendo a relacionar-se com a família, com a escola, até a puberdade,
aprendendo a ser em linguagem, a ser social,  evitando os tabus; apreendendo as regras do
coletivo;  sublimando  desejos,  o  próprio  aparelho  psíquico  forma-se  com  suas  fronteiras
necessariamente estabelecidas entre o inconsciente e o consciente, através do pré-consciente e
entre o consciente e o mundo exterior. Porém, essas fronteiras são móveis, dinâmicas: às vezes
o inconsciente,  com seus desejos “cegos para a lei”  ultrapassa o “campo fronteiriço" do pré-
consciente;  noutros  momentos  é,  por  exemplo,  o  consciente  (também  este,  instância  do
inconsciente),  buscando  satisfazer  em  demasia  aos  imperativos  do  social,  impõe  pesadas
censuras, barreiras ao Inconsciente, no intuito de ter novas e mais expansivas relações com o
mundo exterior: ser aceito.

Sob este “lusco-fusco”, o inconsciente, a essência que é natureza, e ao mesmo tempo torna-se
na existência, sendo ser social, cultural, mostra e esconde si mesmo, isto de inúmeras formas, a
depender da singularidade fenomênica de cada ser humano.

*

“Rank85 esperava eliminar toda a neurose, de forma que essa pequena porção de análise
tornasse supérfluo o trabalho analítico restante. Alguns meses deveriam bastar para isso.
Não se pode negar que a linha de raciocínio de Rank era audaz e engenhosa; mas não
resistiu a um exame crítico. De resto, seu experimento era filho de seu tempo, concebido
sob a impressão do contraste entre a miséria da Europa no pós-guerra e a “prosperity”
americana, e votado a adequar o ritmo da terapia analítica ao afã da vida americana.”86

“Há muito tempo despencamos para dentro do mais desértico americanismo, de acordo
com cujo princípio o verdadeiro é aquilo que dá certo e todo o resto é “especulação”, isto é,
“nefelibatismo87 alienado da vida".88

Em grande monta, nós, por exemplo, latino-americanos e europeus ocidentais, desde finais da
Segunda Guerra Mundial  vivemos por uma coação, a de recebermos e concordarmos com a
cultura dos Estados Unidos da América. O “american way of life” nos tem sido transmitido através
do cinema; dos modelos de programação da TV; da música; através do telejornalismo brasileiro
que, recebedor diário das interpretações do como “esteja o mundo” e, principalmente, do como
“deva ser o mundo”, nos impõe um ethos - modo de ser, uma forma de agir, costume –; nosso
espírito, digo, nossa cultura é tolhida através do deixar de fazer-se por si  mesma, e também
através  de  diálogos  com outros,  para,  ao  contrário,  ser  construída  de  fora  para  dentro  sob
preconceitos que nos são, em suas origens, muito alheios ao nosso próprio ethos que até então
conseguimos construir. A América Latina ainda é vista como o quintal por governos da “América”

85 O psicanalista Otto Rank (1884-1939).
86 FREUD,  Sigmund.  Análise  terminável  e  interminável  (1937).  In: FREUD,  Sigmund. Moisés  e  o

monoteísmo, Compêndio de Psicanálise e outros textos (1937). São Paulo, SP: Schwarcz, 2018. v. 19, ISBN 978-
85-545-1099-2. E-book Kindle. Não paginado.

87 O viver nas nuvens.
88 HEIDEGGER, Martin. As questões fundamentais da filosofia: "problemas" seletos da "lógica". 1. ed. São

Paulo, BR: WMF Martins Fontes, 2017. ISBN 978-85-469-0146-3. E-book.

51



(sejam eles democratas ou republicanos), e esta, percebendo “desvios” de seus projetos em seu
“quintal”, golpes, ditaduras, pseudo-democratas se instalam em muitos governos da latinoamérica
e já, por outro lado, a Europa Ocidental é controlada, sob vassalagem, pelas cartas ditadas por
Washington, para que, pelo menos, o grande mercado bélico, principalmente o dos EUA (700bi
de dólares é seu faturamento ao ano em vendas), intermediado pela OTAN, seja distribuído aos
países vassalos, sob a burocracia e “política” da União Europeia. A grande Europa, esta que nos
forneceu imortais filosofias e ciências, aos poucos, enquanto devedora de guerra, foi deixando-se
abater, subjugar. Tanto o psicanalista Sigmund Freud, quanto o filósofo Martin Heidegger, em
seus tempos coincidentes de existência, compreenderam a devastação cultural que se anunciava
e se pronunciava. A “cultura desértica” prevaleceu por muito tempo, porém, mesmo que tardio,
Bob Dylan ainda está certo: the times they are a changin'. Não esqueçamos de Gilberto Gil: se
oriente rapaz...

Parece que é a Ásia agora o ponto de referência, mas, diferentemente dos EUA, não para que
todo o mundo se torne asiático, mas que se reorganize sem as correntes do colonialismo europeu
e norte-americano.

*

“[...] o plano biológico realmente desempenha, em relação ao psíquico, o papel de rocha
básica subjacente.”89

Crenças, saberes – mesmo que esses sejam por demais submetidos ao âmbito do privado. Por
exemplo: dizer-se que se sabe que Deus existe, mas não ter desejo em compartilhar, ou, até
mesmo, não possuir a condição em transmitir isto, que é por demais pessoal, em alguns casos
(se não em muitos) – são, por demais, digamos, metafísicos. Por outro lado, havendo inúmeras
teorias,  métodos  biológicos,  não  posso  negar  a  existência  deste,  do  biológico  na  minha
constituição enquanto partícipe da espécie humana: minha arché, aquilo que me liga a todos os
outros da minha espécie, em mim, na minha singularidade sexual, afetiva, amorosa, ao mesmo
tempo  me  distingue  de  todos  da  própria  espécie,  nisto,  permaneço  enquanto  fonte  de  mim
mesmo. A "rocha básica subjacente" não se perde.

*

“A  análise  deve  produzir  as  condições  psicológicas  mais  favoráveis  possíveis  para  o
funcionamento do Eu; com isso terá cumprido sua tarefa.”90

89 FREUD,  Sigmund.  Análise  terminável  e  interminável  (1937). In: FREUD,  Sigmund. Moisés  e  o
monoteísmo, Compêndio de Psicanálise e outros textos (1937). São Paulo, SP: Schwarcz, 2018. v. 19, ISBN 978-
85-545-1099-2. E-book Kindle. Não paginado.

90 Idem.

52



Que  eu  possa  ser  sem  que  imperativos  traumáticos  substituam  minha  vida  vivente.
Aquilo que Heidegger chama de dasein, ser-aí, pre-sença, e, até mesmo, a depender da obra e
do tempo de produção deste pensador, pre-s-ença, constitui-se historicamente, logo, (também) o
dasein são memórias, realizações nos e dos três tempos que fluem em mim: memória do que
houve,  passado;  memória  do  tempo tão  próximo,  que  chamamos  de  tempo presente,  e  até
memória  das  projeções  que  estabeleço  para  minha  vida,  tempo  futuro.  Há  um  fluir,  um
intercambiar-se, metamorfosear-se experiências, desejos do inconsciente. E que eu mesmo não
seja carregado por apenas um dos aspectos do tempo, mas que, enquanto dasein, estabeleça o
tempo-para-mim mesmo; a cada dia, mais e mais, que se estabeleça a autopoiese, que eu me
faça, que me torne obra de arte.

*

“Os dois princípios fundamentais de Empédocles — φιλία e νεῖκος — são, pelo nome e pela
função,  o  mesmo  que  nossos  dois  instintos  primordiais,  Eros  e  Destruição,  um  se
esforçando por juntar o que existe em unidades cada vez maiores, e o outro, em dissolver
tais uniões e destruir as formações que delas resultaram. Mas não nos admiraremos de que
essa teoria esteja modificada em alguns traços, ao emergir novamente após 2500 anos.
Sem considerar a restrição ao âmbito biopsíquico que nos é imposta, nossas substâncias
básicas não são mais os quatro elementos de Empédocles, a vida se apartou claramente do
mundo inanimado para nós, já não pensamos em mescla e separação de partículas de
substância,  mas  em  soldagem  e  disjunção  de  componentes  instintuais.  Além  disso,
fornecemos alguma base biológica para o princípio da “Luta” ao fazer nosso instinto de
destruição remontar ao instinto de morte, à tendência de o ser vivo retornar à condição
inanimada.”91

“17 – Duas coisas quero dizer; às vezes do múltiplo cresce o uno para um único ser; outras,
ao contrário, divide-se o uno na multiplicidade. Dupla é a gênese das coisas mortais, duplo
também seu desaparecimento. Pois uma gera e destrói a união de todos (elementos); a
outra (apenas) surgida, se dissipa, quando aqueles (os elementos) se separam. E esta
constante mudança jamais cessa: às vezes todas as coisas unem-se pelo amor, outras,
separam-se novamente (os elementos) na discórdia do Ódio. Como a unidade aprendeu a
nascer do múltiplo e, pela sua separação, constituir-se novamente em múltiplo, assim se
geram as coisas e a vida não lhes é imutável; na medida, contudo, em que a sua constante
mudança não encontra termo, subsistem eternamente imóveis durante o ciclo.”92

Da grandiosa atividade filosófica em fazer-se uma ontologia – compreensão do Ser – através de
uma cosmogonia – compreensão da gênese do Cosmos, da Physis, logo, da Natureza –, com o
evolver do pensamento, por milênios, os muito atentos à psiché, ao sujeito, tais como Freud e
Ferenczi,  perceberam  no  microcosmos  humano  características,  com  suas  especificidades,
equivalentes ao macrocosmos.

Do  que  se  torna  o  sujeito?  E  quais  são  seus  destinos?  Sob  circunstâncias  necessárias  à
cientificidade da Psicanálise – mesmo ela sendo uma contraposição às regularidades fisicistas,
ainda sonhadas por alguns para que ciência só seja ciência sob a forma desses –, diríamos que

91 Idem.
92 BORNHEIM, Gerd. Empédocles de Agrigento. In: BORNHEIM, Gerd. Os filósofos pré-socráticos. São Paulo:

Cultrix, 2000. ISBN 9788531601729.

53



somos amálgamas materiais e constituídos de memória ancestral, sendo que esta situa-se entre
a milenar até a bilionar de anos. Mas esses amálgamas não são meras junções de massas, e sim
sentidos,  codependências  organizadas  em  vidas  possuidoras  de  complexidades.  Da
especificidade humano orgânica, ao nascer, tendo se distanciado do micro oceano, que era a
placenta, encontra-se um sujeito: não mais algo vivente no uno, numa "simulação do inorgânico –
a própria  placenta enquanto oceano tardio  –,  mas sujeito  submetido ao mundo exterior,  aos
cuidados; e nesta relação com seus cuidadores, também com a educação sistemática, com as
regras sociais, com os tabus, o próprio sujeito torna-se, a cada dia, sempre em completudes
(parciais), através de seus afetos diversos: amor enquanto filia, amizade; ou enquanto Eros, amor
sensual; e ágape, amor pela comunidade, humana ou não (ou as duas ao mesmo tempo), sendo
este amor constituído da sublimação de determinados desejos inconscientes. Aqui falamos da
sexualidade  nos  seus  matizes.  Esta  pulsão  de  vida  é  a  pulsão  de  morte  transformada  sob
diversas características.  O grande desejo é o de retorno ao oceano:  o nosso olhar,  o nosso
direcionar  as pulsões “para frente”  – pulsão de vida – expressa,  sim,  o desejo de retorno à
placenta e,  em última instância,  desejo de retorno ao inorgânico do oceano original  de onde
partimos para a saga humana.

*

“Obtemos (…) a impressão de que a cultura é algo imposto a uma maioria relutante por
uma  minoria  que  entendeu  como  se  apropriar  dos  meios  de  poder  e  de  coação.
Evidentemente, é fácil supor que essas dificuldades não se atenham à natureza mesma da
cultura,  mas  são  condicionadas  pelas  imperfeições  das  formas  de  cultura  que  foram
desenvolvidas até agora.”93

“Para  todos  nós  os  equipamentos,  aparelhos  e  máquinas  do  mundo  técnico  são  hoje
imprescindíveis, para uns em maior e para outros em menor grau. Seria insensato investir
às cegas contra o mundo técnico. Seria ter vistas curtas querer condenar o mundo técnico
como  uma  obra  do  diabo.  Estamos  dependentes  dos  objectos  técnicos  que  até  nos
desafiam  a  um  sempre  crescente  aperfeiçoamento.  Contudo,  sem  nos  darmos  conta,
estamos de tal modo apegados aos objectos técnicos que nos tomamos seus escravos.”94

Parece-me que pontos de equilíbrio entre nosso viver – viver este mais que sobrevivente, e sim
humano, pleno de abertura ao mundo – e a técnica por nós mesmos construída, são possíveis.
Pontos que nos distanciem de coerções escravistas,  também se encontram, mais do que na
educação,  e  sim,  sumamente na cultura sendo vivenciada;  não conosco estando à distância
observando seu passado meramente enquanto assistentes passivos do que já foi. Pelo mundo há
exemplos, não plenos, absolutos, perfeitos, mas em muito significativos que podemos considerar
“formas de culturas” que priorizam tanto a história, neste caso, estando exposta em literaturas;
peças em teatros; obras em museus; nas praças, em esculturas de grandes humanos daquelas
nações; também nas exposições projetivas, políticas de desenvolvimento para o daqui a 10, 30,
até mesmo 50 anos para aquela civilização – Falo do dia a dia do cidadão comum (que pode ser

93 FREUD, Sigmund. O futuro de uma ilusão. In: FREUD, Sigmund. Inibição, sintoma e angústia, o futuro de uma
ilusão e outros textos: (1926-1929). São Paulo, SP: Schwarcz, 2014. v. 17, ISBN 978-85-438-0003-5. E-book.

94 HEIDEGGER, Martin. Serenidade. 1. ed. Lisboa, PT: Instituto Piaget, 2001. 77 p. ISBN 978-972-771-142-0.

54



qualquer cidadão como qualquer um de nós) –, do efetivo pertencimento do sujeito neste turbilhão
saudável de enraizamento em sua terra; apreciações de diversas artes e seu próprio exercício do
fazer  suas  próprias;  diálogos  com  outros  povos;  autoinserção  em  projetos  sociais  que
politicamente se dispersem por toda a nação.

Tecnologias,  criações  artísticas,  filosofias,  concretudes  de  avanços  de  desenvolvimento  das
cidades e  dos campos considerando,  fundamentalmente,  a  participação do cidadão “comum”
neste  processo.  Falo  de  políticas  públicas  que  priorizam,  que  priorizem a  sociedade,  e  não
parcelas dela. A ocorrência dessas políticas requer que o Estado seja forte, que cumpra seu
papel95.

Para nós, do Brasil,  tanto nos falta, e tão pouco percebemos a própria falta… O modo como
fomos  explorados,  colonizados,  perdurou  e  ainda  tanto  perdura  naquilo  que  chamam  de
república. Esta coisa pública ainda tem donos, e eles são da área do privado.

*

“Os  poderes  que,  sob  a  forma  de  quaisquer  equipamentos  e  construções  técnicos,
solicitam, prendem, arrastam e afligem o Homem, em toda a parte e a toda a hora, já há
muito tempo que superaram a vontade e a capacidade de decisão do Homem porque não
são feitos por ele.”96

Dentre tantas metáforas, o filme Matrix, de 1999, nos traz uma: a de que o maior exemplar do
desenvolvimento  da  técnica,  formas  robóticas  que  alcançaram  a  consciência,  por  inúmeros
motivos,  que  podemos  encontrar  mais  claramente  em  Animatrix  –  conjunto  de  curtas  de
animação, historicamente anterior aos eventos do filme de 1999 –, subjugaram a vida humana à
mesma ser bateria, pilha para bilhões de humanos, eles mesmos e outros, que “viviam” em um
mundo  consciencial,  mas  na  ignorância  de  que  estavam  em  uma  pseudorealidade,  já  que
“existiam” adormecidos em placentas artificiais que lhes alimentavam e, ao mesmo tempo, lhes
sedavam para que permanecessem confortavelmente anestesiados, executando os rumos que a
Matrix lhes lançava.

A técnica, para nós, sofisticou-se a tal ponto que destinos consumistas, propostos anteriormente
pelas rádios, TVs, outdoors, logo, sendo exteriores a nós mesmos, hoje já nos utiliza diretamente
por  caminhos  de  rss,  de  feed,  de  algoritmos  que,  aparentemente,  são  lineados  por  nossas
escolhas, mas, a partir desses algoritmos, que encontram essas linhas de desejos pessoais, sub-
repticiamente  esses  nossos  mesmos  desejos  são  levados  por  caminhos  imbrincados  de
alheamento a si  mesmos,  e,  em muitos de nós,  ocorrem submissões às trilhas de mercado,
substitutas dos feeds por consumos que nem passavam pela nossa cabeça se esboçar (desejos
de terceiros se instalam).

95 Vale destacar aqui a obra Do contrato social, de Jean-Jacques Rousseau, que é fundamento das constituições
republicanas entre a modernidade e a contemporaneidade de nossa história ocidental, e até parte do Oriente.

96 HEIDEGGER, Martin. Serenidade. 1. ed. Lisboa, PT: Instituto Piaget, 2001. 77 p. ISBN 978-972-771-142-0.

55



Se  o  inconsciente  é,  compreensivelmente,  e  em  grande  parte,  filtrado  pelo  pré-consciente,
lapidado em sublimações pelo superego, fazendo com que o consciente possa manter-se em
sobrevivência na sua relação com o mundo exterior, há um grande temor: o de que parâmetros
morais,  de  comportamento,  que  sumamente  serviram  de  alicerce  ao  superego,  sejam  –  e
sabemos, já faz tempo que são – substituídos, e sumamente, por parâmetros mercadológicos
(numa velocidade cada vez mais frenética, logo, não digerível, não por uma práxis). Eis o criador
do niilismo que a cada dia se implanta mais e mais? E dele nos vem a ansiedade, a depressão,
que são males imperativos em nosso século XXI?

*

“14 [A 14] El sentimiento es la realidad en la que todas las cosas se relacionan entre sí.

ESTOBEO, Florilegio, 3, 1, 179

14  [A  16]  No  es  lo  mejor  para  el  hombre  que  se  cumplan  todos  sus  deseos.
ESTOBEO, Florilegio, 3, 1, 176”97

A relação de todas as coisas em nós é um grande pulsar. Corpo, razões, o Outro, pululam em
combinações infinitas, e, em descargas, buscam exteriorizar-se através de canais libidinais. Mas
nem todos os desejos podem alcançar o gozo, a satisfação. A Cultura nos lembra – pelo menos à
maior parte de nós – que, para sermos humanos, para que possamos gozar, mesmo que não em
sua totalidade, se requer certos sacrifícios à sociedade que nos acolhe desde o nascimento, esta
própria sociedade que nos torna, que nos mantêm humanos.

*

“A interpretação de sonhos pretendia ser um recurso para possibilitar a análise psicológica
das neuroses; desde então, a compreensão aprofundada das neuroses influiu, por sua vez,
sobre a concepção dos sonhos.”98

Se aqui (não somente) podemos falar em verdades da Psicanálise, reconhecemos a dialética de
Freud fundamentando a técnica e a sua teoria, dia após dia na clínica; de reflexões antes, durante
e depois da mesma. Debates; escritos; correções de todos, ou de muitos dos achados; de sua -
na  época  -  autoanálise  e  posterior  análise  através  de  outro,  o  estudo  de  várias  áreas  do
conhecimento, o olhar atento ao dia a dia dos seus próprios filhos: o livro do mundo sempre
disposto através das belas-artes, da literatura, das viagens feitas por Freud enquanto sua saúde
permitia, do novo, do antigo, da ciência de sua época e de época um pouco anterior ao seu

97 COLLI, Giorgio. La sabiduría griega: Heráclito. Madrid, ES: Editorial Trotta, 2010. p. v. iii. ISBN 978-84-9879-
157-0.

98 FREUD, Sigmund. A interpretação dos sonhos: (1900). São Paulo, BR: Schwarcz S.A., 2019. v. 4. ISBN 978-
85-5451-383-2. E-book Kindle. Não paginado.

56



tempo, de tragédias e de filosofias antiquíssimas, como as de Sófocles e a de Empédocles -
respectivamente  -,  sendo  que  esta  última  lhe  confirma,  ao  modo  da  própria  filosofia,  sua
Metapsicologia, e esta constatação ocorreu (pelo menos bibliograficamente) já em finais da vida
do próprio Freud.

Enquanto Ciência Humana, e Ciência da Saúde, a Psicanálise possui uma – espero que também
para o amanhã – inesgotável insatisfação em se aceitar enquanto ciência finalizada, mas em
constante aproveitamento do que a vida singular do humano pode fornecer em linguagem, em
sua corporeidade. Uma dialética não em busca, não em construção de síntese final,  mas de
sínteses  situadas  na  singularidade  humana,  nas  estruturas  mais  bem  compreendidas  do
inconsciente, e que daí algo possa sempre ser comunicado e melhorado à teoria psicanalítica, à
sua técnica, ao que se encontre na própria clínica.

*

“14  [A  20]  La  trama  invisible  es  más  consistente  que  la  visible.
HIPÓLITO, Refutación 9, 9, 5; PLUTARCO, Sobre la generación del alma en el Timeo 27”99

Desde  o  início  da  medievalidade  ocidental,  por  volta  de  300,  40O  d.C.,  que  a  diversidade
compreensiva foi perdendo seu status livre, o vincular-se a deuses, expressá-los em palavras,
atos, em confiar neles, passou a ser rechaçado e perseguido pelos homens que consideravam o
diferente de suas interpretações como algo execrável, digno de punições das mais severas. No
âmbito  filosófico  foi  algo  parecido:  teses,  argumentos,  contraposições  foram  rechaçados,
queimadas; seus autores perseguidos, exilados, torturados e até mortos. Mais de mil anos de
filosofias gregas postas - ainda não tão formalmente - em Index Librorum Prohibitorum. Filosofias,
sim,  eram  aceitas  (por  quais  autoridades  a  serem  autoridades  sobre  aquilo  que  não  lhes
pertencia?), mas apenas se fossem do campo restrito exegético (interpretativo do - dito - sagrado
contido na Bíblia). O místico, que é o mistério expresso nas crenças religiosas e nas filosofias de
então, tornaram-se objeto de desdém pelas cada vez mais poderosas autoridades eclesiásticas
da religião que se pôs como hegemônica, a única, pelo menos por mil anos (e para o filósofo
Schopenhauer,  por  mil  e  quatrocentos  anos)  autorizada em expor  sobre  o  mistério,  sobre  o
místico da vida.

Nossa ciência tem este lastro totalitário, mesmo que seja relativamente menor no âmbito das
Ciências Humanas. A Ciência, herdeira do Renascimento e do destemperado distanciamento das
conquistas  religiosas  de  então,  por  sua  vez,  estabeleceu  um  ceticismo  negativo  –  e  não
prioritariamente investigativo, como o do ceticismo pirrônico – perante toda e qualquer sutileza
que não perpassasse os cinco sentidos e a lógica, de preferência matemática, descritiva, formal;
e por séculos fomos avançando sob concepções cada vez mais físicas, materialistas.

Eis  grandes  motivos  para  que  a  Psicanálise  fosse  vista,  principalmente  em  suas  primeiras

99 COLLI, Giorgio. La sabiduría griega: Heráclito. Madrid, ES: Editorial Trotta, 2010. p. v. iii. ISBN 978-84-9879-
157-0.

57



décadas (mas ainda existem fisicistas de plantão, com parca reflexão filosófica – ou nenhuma –
das  estruturas  que  podem dar  cientificidade  a  determinadas  ciências),  como um engano  de
Sigmund Freud, pois ele nos trouxe olhares sobre o inconsciente, entretanto, este que se foi
mostrando, e cada vez mais nos indica que "la trama invisible es más consistente que la visible".

*

“A transformação da psicanálise num discurso dogmático, de cunho religioso, retira dela
toda  sua  eficácia  e  alcance,  transformando-a  num  saber  inócuo  e,  mais  do  que  isso,
resistencial.”100

E,  sabemos,  discurso  dogmático  situa-se  além  da  vida  vivente,  põe-se  arrogante,  não  a
arrogância do arrogar-se no fazer análise no setting, mas no impor-se monoliticamente ao mundo;
perder-se-ia a eficácia e seu alcance, da Psicanálise, já que ela mesma se situaria paralela ao
sujeito,  assim como muito  distante de um status de cultura que contribuísse com a Cultura.
Quanto a inocuidade, saber-se-ia, mas este mesmo saber permaneceria estanque num passado
da sua  própria  história,  da  Psicanálise.  Até  mesmo este  entendimento  seria  falho,  já  que  a
Psicanálise, em seus princípios, corrigiu-se, renovou-se continuamente, pôs-se ousadamente em
vanguarda, logo, não resistiu ao devir do mundo, e sim, fez parte ativa nele; assim como hoje nos
parece ser o necessário para que ela continue colaborando na redução do nosso sofrimento
psíquico, propiciando, sempre que possível, que este se dilua.

*

“Como una niebla iridiscente que sale de oscuros pantanos o de una húmeda pradera, asi
es  el  mundo  de  las  cosas  que  nosotros  llamamos  vida  —"aspectos  múltiples  que
abandonan y mudan los senderos tormentosos de la vida"— pero a la que seguramente es
más justo designar como el velo de otra vida, como el sueño de un dios. En Grecia, esta
vision adopta la figura de Fanes. Algo está oculto en lo profundo.”101

Comumente tem-se a ideia de que as ideias que temos das coisas já sejam as coisas mesmas;
as verdades, muitas vezes, com imenso esforço, já foram encontradas. Isto se mistura com a
opressão  do  "mundo"  nos  requerendo  resultados  aptos  à  adaptações  aos  "desejos"  do
fantasmagórico mercado, sem corpo, sem alma (se assim fosse possível), e, até mesmo, para
nos aliviarmos de tantas tensões, dizemos: as coisas são assim, conforme minha fé, conforme
minha razão, conforme a harmonia entre fé e razão, conforme meu instinto, conforme minhas
intuições, meus prognósticos, minhas previsões, ou simplesmente me assento na doxa (opinião):
"acho  que  é  assim,  logo,  é  suficiente".  Mas  aqui  se  expressa,  possivelmente,  o  enraizado

100 JORGE, Marco Antonio Coutinho. Fundamentos da Psicanálise de Freud a Lacan: as bases conceituais.
Rio de Janeiro, BR: Jorge Zahar, 2011. v. 1. ISBN 978-85-378-0225-0. E-book Kindle. Não paginado.

101 COLLI, Giorgio. Filosofía de la expressión. 2. ed. Madrid, ES: Ediciones Siruelo, 2004.
279 p. ISBN 84-7844-270-7.

58



esquecimento  de  que  todo  o  mundo  catalogado,  planificado,  matematizado,  relacionado  nas
meditações, transmitido, aceito, assim, sendo as coisas mesmas postas à nós, são elas sendo o
mundo mesmo; alheamo-nos de que os moldes, aos quais damos nomes de verdades, subjugam-
se  às  nossas  circunstâncias,  às  nossas  perspectivas.  Sou  circunscrito  ao  meio  ambiente,  à
efervescência do organismo em que me expresso,  aos limites sensoriais,  perceptivos,  limites
perante distorções existentes no próprio mundo, mesmo que por breves momentos; sou fruto e
ocorrência de cultura em contato com culturas, e que são sempre em devir, em vir-a-ser.

Fanes é o primeiro deus dos gregos, digo, o primeiro de todos, e numa leva de três gerações de
deuses. É dele que surge a palavra fenômeno, phai (luzir) o nômeno (aquilo que é). Fanes é a luz
do mundo, nisto, ao mesmo tempo, Fanes é sendo-o-mundo. Mas, o que há por trás da luz? Qual
deus há por trás de Fanes? Qual essência daquela essência…

*

“O desejo humano é causado por um objeto que falta e que, como tal, é responsável pela
estrutura faltosa que produziu o advento do simbólico enquanto fator absolutamente novo
da  evolução.”102

O que faz sermos linguagem? A existência do outro que nos surge, que se põe diante a nós
enquanto incógnita e insistimos em des-cobrir.  O outro provoca o pathos, o espanto que nos
impulsiona a uma ponte e, através dela, almejamos desvendar o enigma d"o que o outro deseja".

*

“[...] a psicanálise não pode pôr a essência do psíquico na consciência, mas é obrigada a
ver a consciência como uma qualidade do psíquico, que pode juntar-se a outras qualidades
ou estar ausente.”103

O Sujeito, o Psíquico, é pulsional. E em Psicanálise há duas pulsões que se destacam, a de vida
e a de morte. A de vida refere-se a busca de prazer, e situa-se num entre corpo e cultura. Já no
que se refere a de morte, encontramos imperativos do orgânico por uma maior simplicidade em
ser, e aqui falamos da busca de retorno ao inorgânico, expresso em desejo de paz, de sossego.
Percebe-se  que  o  psíquico  é  uma  combinação,  um  equilíbrio  entre  essas  duas  pulsões.  O
equilíbrio "torna-se", durante nossa infância, ao construirmos, ou, ao ser construído o psíquico
que vai surgindo enquanto o próprio inconsciente - a partir do nascimento - o id, o isso. E por que
inconsciente? Não controlamos este processo, e sim "faz-se", tornamo-nos o que somos, mas
num certo aleamento. Nisto, há uma ocorrência do inconsciente que necessita conviver com o
mundo exterior, satisfazer-se satisfazendo este mundo externo, daí se constrói o superego, e

102 JORGE, Marco Antonio Coutinho. Fundamentos da Psicanálise de Freud a Lacan: as bases conceituais.
Rio de Janeiro, BR: Jorge Zahar, 2011. v. 1. ISBN 978-85-378-0225-0. E-book Kindle. Não paginado.

103 FREUD, Sigmund. O eu e o id. In: FREUD, Sigmund. O eu e o id, "autobiografia" e outros textos: (1923-1925).
São Paulo, SP: Companhia das Letras, 2011. v. 16, p. 75-167. ISBN 978-85-359-1872-4.

59



este, nascido do consciente, do eu em contato com o mundo externo, condiciona, melhor dizendo,
restringe a maior parte dos desejos do id que, per si, e em si, é indomável, mas, de algumas
formas, necessita, através do eu, satisfazer suas pulsões.

*

“[...]  compreende-se por que a psicanálise, à diferença da ciência, não procede por um
conhecimento cumulativo.  Ela não prolongará as ramificações acima em direção a uma
rede cada vez mais vasta de saberes sobre seus pacientes.”104

A  singularidade  humana,  em  suas  composições  sexuais,  logo,  afetivas,  amorosas,  são
irrepetíveis.  O  que  levamos  pela  nossa  vida,  como  levamos,  transcende,  em  muito,  a
possibilidade de, sob parâmetros fisicistas – biológicos, fisiológicos, por exemplo –, que, muitas
vezes,  excluem  nossa  própria  humanidade  articulada,  e  por  nós  mesmos,  construirmos
repetibilidades laboratoriais das emoções, dos sentimentos. Se fossemos apenas animais não
faríamos  arte  pelo  próprio  pensar105 e,  deste  pensar  (cultura),  tudo  que  é  cultura  posta
concretamente no mundo. Nossa existência é plástica,  profundamente transformadora de nós
mesmos, em busca de um lugar, em busca de um ser, e com isto cada vez mais humanos nos
tornamos.

*

“Ao  estabelecer  o  psíquico  como  processo  paralelo  e  concomitante  ao  fisiológico,
submetido,  portanto,  a  leis  de  funcionamento  diversas,  e  ao  criticar  duramente  seus
mestres, defensores das doutrinas localizacionistas, Freud inicia um novo rumo em suas
pesquisas e interesses.  O Estudo,  destarte,  assinala a ruptura radical  de Freud com a
Neurologia ortodoxa alemã [...]”106

A Psicanálise, mesmo que em esboço, já começou a despontar no cenário científico ao Freud
reconhecer, pelo menos a partir de Sobre a concepção das afasias, a autonomia do psíquico em
relação ao físico, ao fisiológico no que se refere a determinadas patologias que, em suas causas,
não se circunscreviam no corpo, mas na psiché. A Psicanálise surge de uma transcendência dos
imperativos modais científicos fisicistas de sua época.

*

“O pensamento não é nenhum meio para o conhecimento. O pensamento abre sulcos no
agro do ser. Por volta do ano de 1875, Nietzsche escreve o seguinte: 'Nosso pensamento

104 VIEIRA, Marcus André. Posfácio. In: FREUD, Sigmund. Histórias clínicas: Cinco casos paradigmáticos da clínica
psicanalítica. Belo Horizonte: Autêntica, 2021. 800 p. Obras incompletas de Sigmund Freud. ISBN 978-65-5928-085-
8. E-book.

105 HEIDEGGER,  Martin. Platão:  o  sofista.  Tradução:  Marco  Antônio  Casanova.  Rio  de  Janeiro:  Forense
universitária, 2012. p. 07-238.

106 ROSSI, Emiliano de Brito. Posfácio. In: FREUD, Sigmund. Sobre a concepção das afasias: um estudo crítico. 1.
ed. Belo Horizonte, BR: Autêntica, 2013. Obras incompletas de Sigmund Freud. ISBN 978-85-8217-313-8. E-book
Kindle. Não paginado.

60



deve ter o cheiro forte de um trigal numa noite de verão'. Quantos ainda possuem olfato
para esse cheiro?”107

Em Psicanálise existem ocorrências entre o que o analisando expressa, de inúmeras formas, e a
teoria  psicanalítica,  esta  disposta no "espelhar"  do analista  que,  também através da técnica,
dedica-se a colher do campo, não muito, mas as imprescindíveis combinações de afetos que
levaram o sujeito ao atendimento clínico.

*

“Não conseguiremos escutar nada sobre a saga do dizer poético enquanto formos ao seu
encontro guiados pela busca surda de um sentido unívoco.”108

Aqui, Heidegger não adverte sobre empecilhos quanto ao encontrar a verdade, ou verdades das
coisas, mas tão somente ele se detém na questão da escuta também poética. Escutar aquilo que
se dispõe.  Porém,  a  questão,  a  problemática  se  presenta  "pela  busca surda  de  um sentido
unívoco",  daí,  já  buscamos  algo,  e  se  assim  é,  previamente  ao  achado  já  o  encontramos:
consequentemente nada possuímos daquilo que acreditamos conhecer e todo aquele presentear
do ser-à-nós fica desperdiçado, já que não é aquilo que já possuímos.

Sob essas condições, desejamos que o mundo seja conforme moldes que nos impuseram, ou
que impusemos a nós mesmos, entretanto, a amplidão das singularidades humanas, logo, de
seus conhecimentos e modos de ser, nos propõem que, em vez de tentarmos moralizar o mundo
à  nossa  imagem  e  semelhança,  talvez  precisemos  de  uma  transcendência  à  nós  mesmos:
aprender com a diversidade do ser-no-mundo e tornarmo-nos um além do que hoje somos.

*

“O enamoramento consiste num transbordar da libido do Eu para o objeto.”109

O narcisismo, fundamental para que nós, enquanto sujeitos, apareçamos para nosso próprio ser,
forjemos nossa identidade, não se basta e, geralmente,  nos lançamos a outro objeto de amor,
sendo este não mais nossa mãe ou pai – ou substituto dos mesma durante nossa criação –, não
mais a nós mesmos, mas outro ser que desejamos que acolha nosso escoamento libidinal.

*

107 HEIDEGGER,  Martin.  A  essência  da  linguagem.  In: HEIDEGGER,  Martin.  A  caminho  da  linguagem.
Petrópolis, RJ: Vozes,  2003. ISBN 85-326-2920-2.

108 HEIDEGGER, Martin. A linguagem na poesia. In: HEIDEGGER, Martin. A caminho da linguagem. Petrópolis,
RJ: Vozes,  2003. ISBN 85-326-2920-2.

109 FREUD, Sigmund. Introdução ao narcisismo.  In: FREUD, Sigmund. Introdução ao narcisismo, ensaios de
Metapsicologia e outros textos: (1914-1916). São Paulo, BR: Schwarcz, 2010. v. 12. ISBN 978-85-8086-038-2. E-
book Kindle. Não paginado.

61



“O amor dos pais, comovente e no fundo tão infantil, não é outra coisa senão o narcisismo
dos pais renascido, que na sua transformação em amor objetal revela inconfundivelmente a
sua natureza de outrora.”110

Apesar de nosso primeiro amor ser aquele sujeito que nos ofereceu cuidados no princípio de
nossa vida, na própria distinção que se estabelece de nós em relação ao outro, na descoberta do
próprio corpo, lançamos nossa libido à nós mesmos. Amar os filhos é estender o amor que temos
por nós mesmos, nos admirarmos do nosso próprio refletir através deles.

*

“[...] o ceticismo leva a cabo uma aplicação radical e sistemática da descoberta protagórica
da ambigüidade e indefinibilidade irredutível da argumentação e do discurso.”111

Procurando meditar  acerca da episteme,  da cientificidade psicanalítica,  tendo como pano de
fundo  o  Ceticismo,  nos  vêm  algumas  ideias:
Ceticismo refere-se – também conforme o lexicógrafo filósofo Ferrater Mora – a sképsis, ao mirar
cuidadosamente; o vigiar; examinar atentamente; a aquele que mira ou examina cuidadosamente
e a própria tendência a mirar cuidadosamente.

O  fazer  psicanalítico  depende,  profundamente,  destes  métodos;  seus  caminhos,  que  não
pressupõem verdades a espera de vez, são imbrincados de atitudes dispostas a continuamente
construir interpretações que, em suas medidas, evidenciem o que se presenta na clínica.

O  mirar  cuidadosamente  o  dito,  mirar  as  lacunas  onde  pousam  o  não-dito;  a  recusa;  o
acabrunhamento; a ira do analisando; seus atos falhos; seus limites, e tantos outros aspectos
pousam  naquele  mirar  do  analista.
Do mirar,  e  com o  mirar,  o  analista  examina o  exposto  –  exposto  de  alguma forma –  pelo
analisando, estabelece um discurso que, na medida do possível, esteja (de momento) suficiente
na superfície que presenta o inconsciente; examina tendo como pontos de apoio as estruturas
psíquicas tantas vezes encontradas na história da Psicanálise, e, claro, neste momento em que o
setting analítico também faz história.

E o cuidado ao mirar é sempre cuidado pelo analista no intuito de que ele não se perca em
discursos  prévios  em  relação  a  singularidade  do  inconsciente.
Vemos, com isto exposto brevemente, que a Psicanálise se requer cética para avançar, sendo a
mesma sempre invadida pelo novo que se encontra em sua clínica.

*

110Idem.
111 PEREIRA, OP. O conflito das filosofias. In: PEREIRA, OP. Rumo ao ceticismo [online]. São Paulo: Editora

UNESP, 2007. ISBN 978-85-393-0448-6. Available from SciELO Books <http://books.scielo.org>.

62



“[...] o sentido da evolução cultural já não é obscuro para nós. Ela nos apresenta a luta entre
Eros  e  morte,  instinto  (pulsão)  de  vida  e  instinto  (pulsão)  de  destruição,  tal  como  se
desenrola na espécie humana. Essa luta é o conteúdo essencial  da vida,  e por isso a
evolução cultural pode ser designada, brevemente, como a luta vital da espécie humana.”112

Parênteses meus

Para que sejamos, ou melhor, para que construamos a civilidade em nós mesmos, e, com isto, a
cultura se estabeleça, também com ela possamos nos distinguir significativamente dos outros
animais  –  pelo  menos  aparentemente  –,  é  requerido  um  contínuo  e  demorado  trabalho  de
sublimação, seja através da nossa formação em pessoas, propiciada enormemente, via de regra,
pelos nossos pais; seja pelas microssocializações ao brincarmos com amiguinhos, nós estando
em tenra idade. Em sequência e em paralelo a formação que os pais nos concedem, formação,
esta até determinada etapa da vida, nos surge a educação sistematizada a partir da escola, nos
vinculando a um comprometimento cada vez maior, mesmo que muitos de nós não percebam, na
manutenção e melhoramento da sociedade, que sempre espera de nós mesmos, pois esperamos
dela, condições para um viver mais significativo em transcendência, na comparação para com a
vida animal, mesmo que em condições sempre imanentes.

*

“Normalmente nada nos é mais seguro do que o sentimento de nós mesmos, de nosso Eu.
Este Eu nos aparece como autônomo, unitário, bem demarcado de tudo o mais. Que esta
aparência é enganosa, que o Eu na verdade se prolonga para dentro, sem fronteira nítida,
numa entidade psíquica inconsciente a que denominamos Id, à qual ele serve como uma
espécie de fachada— isto aprendemos somente com a pesquisa psicanalítica, que ainda
nos deve informar muita coisa sobre a relação entre o Eu e o Id.”113

O que somos, aquilo denominado psiché, ou sujeito, o inconsciente, o Eu, pode, numa imagem
psicanalítica,  ser  considerado  contínua  mescla  pulsional  e,  numa  tentativa  de  separação
compreensiva acerca daquilo que se mescla,  nossa constituição é algo entre o inorgânico;  o
orgânico  (memórias  de  milhares  a  milhões  de  anos);  as  exigências  familiares  formativas  e
macrossociais em nós mesmos (escola nos anos iniciais de ensino, por exemplo); consequências
de traumas; as sublimações; a alteridade...

*

“[…] nós, psicanalistas, até hoje sustentamos a opinião de que as raízes de toda doença
nervosa e psíquica devem ser buscadas sobretudo na vida sexual— alguns de nós apenas
com  base  na  experiência;  outros,  devido  também  a  considerações  teóricas.”114

112 FREUD,  Sigmund.  O mal-estar  na civilização. In:  FREUD,  Sigmund. O  mal-estar  na  civilização,  Novas
conferências introdutórias e outros textos: (1930-1936). São Paulo, SP: Companhia das Letras, 2010. v. 18, cap.
Novas conferências introdutórias à Psicanálise (1933), p. 192-223. ISBN 978-85-359-1743-7.

113 Idem.
114 FREUD,  Sigmund. Observações  psicanalíticas  sobre  um  caso  de  paranoia  relatado  em

63



Em muito, somos resultados da macro-história e da história privada, logo, essas nos sujeitando,
obviamente  participando  de  forma  bastante  ativa  na  formação  daquilo  que  somos  enquanto
sujeitos. Algo que seria muito errôneo é o esquecermos que somos frutos de cultura dita religiosa
– e religiosa – milenar opressiva sobre nossos corpos, sobre nossa corporeidade constituída de
desejos; de ânsias; de gozos, pois, sobre nosso viver se estabeleceram inúmeras fronteiras entre
nossos desejos e os objetos desejados, os objetos de amor. A sublimação da pura liberdade do
inconsciente, sublimação esta necessária para que a própria cultura florescesse e tornássemos
sobreviventes de nós mesmos, tornando-nos seres sociais, também criou, dentre as filosofias,
ciências, religiões e dentre as artes, barramentos autoritários, vingativos, reativos, rancorosos
diante ao que a própria sublimação plasticizada singularmente na vida de tantos detentores de
poderes sociais fez com eles mesmos. Ao invés desses sujeitos priorizarem grandes harmonias
entre os humanos que deles dependiam, de alguma forma, sendo esta forma coletivizada, muitos
desses detentores daquele poder transferiram à sociedade toda sua raiva da pequenez que lhes
impuseram e da incapacidade em sair de armadilhas (ditas culturais de grande relevância). Para
sujeitos incapazes de amar, também através da carne, aqueles a negando enquanto algo bom,
sendo esta negação sob várias formas, e por muito tempo (ainda até nossos dias), hipocrisias
pseudomoralistas tentam negar a fonte da vida orgânica e fonte, ao mesmo tempo, nos humanos,
de transcendência nossa do equívoco de que a carnalidade seja algum fim: falamos da vida
sexual, que, essencialmente, é a vida amorosa.

*

“A liberdade, com todas as suas contradições morais e seus males físicos, é um espetáculo
infinitamente mais interessante, para ânimos nobres, do que o bem- estar e a ordem sem
liberdade, quando as ovelhas seguem pacientemente o pastor, e a vontade autodominante
se rebaixa a uma peça servil no mecanismo de um relógio. Essas coisas fazem do homem
um mero produto espirituoso e um habitante afortunado da natureza, enquanto a liberdade
faz  dele  um  habitante  e  um  codominante  de  um  sistema  mais  elevado,  no  qual  é
infinitamente mais honroso ocupar o último lugar do que liderar as fileiras do ordenamento
físico.”115

Em  um  refletir,  meditar  acerca  deste  fragmento  de  Schiller,  a  partir  de  uma  perspectiva
psicanalítica, podemos conceber o detentor daquela suprema liberdade – transcendente a todo
ordenamento de peças de um grande maquinário social – como sendo o inconsciente, vivamente
pulsional em suas querências: é o inorgânico, sob a pulsão de morte, desejoso em retornar ao
oceano (Ferenczi); ou então é o orgânico corpo, em lançamentos – através da pulsão de vida – a
outros corpos para satisfazer ainda o inorgânico que há em nós (daí, a pulsão de vida também é
pulsão de morte, só que aparentemente indo em outra direção, mas sendo amor); ou então a

autobiografia ("O caso Schreber").  In: FREUD, Sigmund. Observações psicanalíticas sobre um caso de
paranoia relatado em autobiografia ("O caso Schreber"), artigos sobre técnica e outros textos: (1911-1913). 9. ed.
São Paulo, SP: Companhia das Letras, 2010. 373 p. v. 10. ISBN 978-85-359-1614-0.

115 SCHILLER, Friedrich. Do sublime ao trágico. Belo Horizonte, BR: Autêntica, 2011. ISBN 978-85-7526-546-
8. E-book.

64



corporeidade, este além-de-corpo, pois o sujeito, que é sendo a corporeidade, já possui espírito,
noutras palavras, já possui a cultura; tornou-se um ser social, imaginário, simbólico: aquele que
cria.  Diante  a  este  ser  cultural,  que é  holos,  com nossa ancestralidade material,  com Freud
reconhecemos a impossibilidade da prevalência absoluta de um desses aspectos, o liberto e o
socialmente submisso. O (des)equilíbrio entre esses dois aspectos nos constitui, nos singulariza,
nós enquanto sujeitos; e da singularidade, que é cada um de nós, é que somos psicanalisados,
conosco nos encontrando através da interpretação de nós mesmos acerca das nossas próprias
existências.

*

“Nos hallamos ante un abismo en el que, o bien nos precipitamos en la nada—es decir, en
la nada de la objetividad absoluta— o bien logramos saltar a otro mundo o, siendo más
exactos, estamos por primera vez en condiciones de dar el salto al mundo en cuanto tal.”116

Nós,  ocidentais,  somos herdeiros –  pelo  menos desde o Orfismo – de uma concepção dual
daquilo que somos constituídos, melhor, daquilo que somos enquanto essências: muitas vezes
nos  consideramos  consciências  etéreas  deslocadas  do  mundo  material  ou,  mesmo  que  em
minoria,  nós  nos definimos  enquanto  corpos,  matérias  reagentes  a  outras  matérias  e  a
consequências energéticas, magnéticas, por exemplo, da própria matéria117: a luz, a gravidade,
temperatura... 

Em paralelo, a Fenomenologia, que se desenvolveu no séc. XX, tendo seu (localizado) início
através do pensamento de Edmund Husserl,  concomitantemente surge e tem seus primeiros
avanços a Psicanálise de Sigmund Freud, que se distancia do anatomismo, do fisiologismo do
séc. XIX, ousando reconhecer a existência do "aparelho psíquico" que, ao seu modo, é fusão
entre o corpo, com suas tantas exigências à nós, e nosso próprio existir enquanto seres afetivos,
seja em relação aos próprios corpos e a tantas outras formas que há no mundo, ou seja, na
nossa condição antropológico-sócio-cultural, em que se estabelece a linguagem.

*

“La  verdad  en  sí  misma  es  validez  y,  como  tal,  algo  que  tiene  valor.”118

Em análise  há,  dentre  outras  coisas,  algo  também importante,  e  este  algo  não  é  saber  se
realmente é verdade o que o analisando diz, expressa corporalmente, afirma, confirma, e também
nega (pois negar é afirmar algo); e sim, para o analista, é importante reconhecer a validez, para o
sujeito em análise, daquilo que este pensa, diz, gesticula, enfim, reconhecer que aquilo que ele

116 HEIDEGGER, Martin. La idea de la filosofía y el problema de la concepción del mundo. Barcelona,
ES: Herder, 2005. 165 p. ISBN 84-254-2355-4.

117 Que podemos considerar luz plasmada.
118 Idem.

65



expressa é sua verdade, mesmo que esta seja uma verdade encobridora de algo; e isto já é
sintomático,  indicador,  sendo  que,  neste  contexto,  no  decorrer  do  percurso  psicanalítico,  as
verdades farão com que emerja o inconsciente.

*

“Para a psicanálise, o sujeito já está hipnotizado pelo desejo do Outro e seu objetivo é
desipnotizá- lo, o que Lacan chamou de despertar. A psicanálise opera de modo pontual e
se furta às generalizações próprias ao saber psicológico, que servem para adormecer o
sujeito ainda mais e fazê- lo caminhar sonambúlico nas redes da aliança contemporânea
entre ciência e capitalismo.”119

Tornar-se si  mesmo. Tarefa proposta e empreendida,  aqui  enquanto exemplos,  por inúmeros
filósofos e por teorias filosóficas; isto durante milênios até nosso presente. Qual meu quinhão de
vida vivente? Sou autêntico? Meu desejo em saber qual o desejo do "Outro" em relação a mim
fragmentou  em  demasia  meu  próprio  desejo?  Meu  desejo  se  perdeu  na  reatividade,  na
performance,  na  tentativa  de  convencimento?  O  inconsciente  cede  demais  ao  superego?  A
singularidade do sujeito tem sido alcançada, preservada, sublimada o suficiente? O que de mim,
enquanto  inconsciente,  cá  está?  Decidir  se  observar  pela  Psicanálise  evidencia  cisões,
assujeitamentos da espécie, da cultura, do estabelecimento de si mesmo. Mais do que aguardar,
pela análise, chegar a algo, de certa forma monolítico, que seria o si mesmo total, e sim, entender
processos que são o próprio construir-se continuamente sujeito.

*

“O que nos impede de sermos poetas? Para responder a essa pergunta, Heidegger dá o
exemplo do cego que é cego por falta, ou por excesso. O filósofo diz: ‘É possível que a
habitação sem poesia— sua impotência em tomar a poesia como a medida— provenha de
um estranho excesso, de um furor de medida e de cálculo.’”120

Hoje a poesia tanto nos incomoda a ponto de, ou termos repulsa perante sua "ilogicidade", ou ela
mesma nos mantém em transe de inação e recusa do mundo a ser  vivido.  Mas o pensar é
essencialmente  poemático,  falo  quanto  ao  pensar  mesmo,  aquele  que  provém  da  ebulição
constante do inconsciente. O que realmente ainda não pensamos? O que realmente ainda não
dissemos? O quanto ainda não somos?

*

119 JORGE, Marco Antonio Coutinho.  Fundamentos da Psicanálise de Freud a Lacan: a prática analítica.
Rio de Janeiro, BR: Jorge Zahar, 2017. v. 3. ISBN 978-85-378-1661-5. E-book. E-book Kindle. Não paginado.

120 QUINET, Antonio. Édipo ao pé da letra:  fragmentos de tragédia e psicanálise. Rio de Janeiro, RJ: Zahar,
2015. ISBN 978-85-378-1487-1. E-book Kindle. Não paginado.

66



“[...] os escritores são aliados valiosos e seu testemunho deve ser altamente considerado,
pois  sabem  numerosas  coisas  do  céu  e  da  terra,  com  as  quais  nem  sonha  a  nossa
filosofia.”121

Nossa  compreensão  moderna,  de  nós  enquanto  ocidentais,  pelo  menos,  que  vem  desde  o
decaimento  do  poder  religioso  totalitário,  ainda  persiste  em  se  acreditar  que  verdades,
aproximações às mesmas ou convenções que as substituam, no âmbito científico, possam anular
as contribuições das artes acerca de respostas ao que seja humano, como se o "laboratório"
científico tivesse todo o método e instrumental suficientes ao esclarecimento. Aqui falamos de
dogmas científicos  que a  Psicanálise  conseguiu,  naquilo  que lhe  compete,  superar,  com ela
reconhecendo  o  extremado  valor,  seja  das  artes  dramáticas,  da  mitologia,  das  belas  artes,
poesias,  literatura,  e  tantos  outros  campos,  ao  nos  instigar  à  compreensões  mais  livres,
profundas, extensas e belas do que seja o humano, daquilo que originariamente nos move.

*

“A apreensão da essência é uma espécie de “trazer- à- tona” a essência.  Esse trazer-à-
tona (pro- duzir) não é nenhum fabricar e fazer– portanto, ele é, de qualquer modo, um
encontrar previamente.”122

O Inconsciente, aquilo que emerge...

*

“Se  tentarmos  determinar  metafisicamente  –  ou  seja,  não  historiologicamente,  nem
tampouco em termos de visões de mundo– o lugar do homem sobre a Terra, então será
preciso dizer que o homem começa a entrar na era da total ausência de questionamento de
todas as coisas e de todas as maquinações – um acontecimento descomunal, cujo sentido
direcional ninguém consegue fixar e cuja amplitude ninguém consegue avaliar.”123

O niilismo, a “cultura” do nada enquanto “referência” do viver, se impõe cada vez mais. Com a
contínua eterização do capital,  de seus produtos e serviços efemerizados, pois submetidos a
velocidades muito maiores do que ocorreu há poucas décadas, consequentemente precarização,
esvanecimento  dos  produtos  e  insuficiência  (démodé)  dos  serviços  passa  a  instalar-se.  Não
podemos esquecer o principal: o trabalhador vai se diluindo em sua voz, em seus direitos, em

121 FREUD, Sigmund.  O Delírio e os Sonhos na Gradiva.  In:  FREUD, Sigmund. O Delírio e os Sonhos na
Gradiva, Análise da Fobia de um Garoto de Cinco Anos e Outros Textos: (1906-1909). São Paulo, BR: Schwarcz
S.A., 2015. v. 8. ISBN 978-85-438-0337-1. E-book Kindle. Não paginado.

122 HEIDEGGER, Martin. As questões fundamentais da filosofia: "problemas" seletos da "lógica". 1. ed. São
Paulo, BR: WMF Martins Fontes, 2017. ISBN 978-85-469-0146-3. E-book.

123 Idem.

67



seus gozos,  na sua própria  utilidade e reutilização enquanto mão de obra:  automações,  não
somente  de  indústrias,  mas  de  serviços  (“Inteligências”  Artificiais):  carros  autônomos;
simplificação na propulsão dos próprios carros (agora mais e mais elétricos), consequentemente
menos refinarias, menos trabalhos nessas áreas a longo prazo (pelo menos politicamente assim
tem se imposto pelo Ocidente do norte do planeta); navios mercantes autônomos, dentre tantos
outros  esquecimentos  do  trabalhador.  Aos  sobreviventes  poderíamos  questionar:  não  está
sobrando tempo para que o humano se descubra? Infelizmente não, já que trabalhamos dando
conta  daquilo  que  tantos  outros  colegas,  que  poderiam  necessitariam  fazer,  para  que  não
continuássemos a nos transformar em dois,  em três ou quatro trabalhadores;  a possibilidade
infinita  em conectar-se,  possibilidades  ao  agire,  delimitou-se  ao  reagire,  e  não  valoramos,  o
quanto precisaríamos, a intersubjetividade para que a rede humana se fortaleça.

O autoconhecimento socrático não ocorreu em solitário,  mas em comunidade,  em diálogo;  o
autoconhecimento através da análise não ocorre em solitário, mas em linguagem que aceita que
há o outro, e, através da alteridade, o psicanalista nos auxilia a silenciar e a refletir sobre nós
mesmos enquanto sujeitos, para daí agirmos. Na cultura temos, também, este instrumento para
desvelarmos a humanidade que transparece no nosso devir.

*

“Pode ser que o campo de visão de toda lógica, enquanto lógica, distorça justamente a
visão da essência da verdade. Pode ser que até mesmo os pressupostos de toda lógica não
admitam uma questão originária sobre a verdade. Pode ser que a lógica não alcance nem
mesmo a antessala da pergunta sobre a verdade.”124

O Ser, aquilo  que É, e cada seu possível fenômeno, aquilo que aparece de si mesmo, talvez
estejam incomensuravelmente pouco detidos na linguagem, na lógica. A quase totalitária visão –
totalitária culturalmente, pelo menos no Ocidente europeu e que migrou para suas expansões
globalistas – é apenas um dos sentidos; nossos raciocínios são mecanismos de ordenamentos
pessoais  (fundados no  coletivo)  e  nossos  acordos  acerca  dos  fenômenos  são  convenções
coletivas.  A  lógica  é  humana,  demasiado  humana.  Deixar  o  fenômeno  se  dizer  requer  uma
transformação da linguagem: não mais domínio, mas campo que se dispõe ao que chega. Num
diálogo com aquele fragmento heideggeriano,  o analista necessita  ser  este campo diante ao
fenômeno clínico. Esta é uma proposta freudiana.

*

“[...]  por  trás  da  maioria,  senão  de  todos  os  fenômenos  da  histeria,  há  uma  vivência
marcada de afeto [...]”125

124 Idem.
125 BREUER,  Josef;  FREUD,  Sigmund.  Sobre  o  mecanismo  psíquico  dos  fenômenos  histéricos. In:

BREUER, Josef; FREUD, Sigmund. Estudos sobre a histeria: (1893-1895). São Paulo, BR: Schwarcz S.A., 2016. v.
2. ISBN 978-85-438-0517-7. E-book Kindle. Não paginado.

68



A histeria, esta neurose, em quase totalidade, têm sua causa no afeto, que é erotismo, o amor, o
desejo, em seus tantos e diversos modos de ser na nossa existência, seja na fase jovem, adulta,
mas, em grande parte, desejo este que ocorre durante a construção de nós mesmos enquanto
sujeitos, na infância; experiências que, para nós, ficaram sem nomes, sem compreensão, ou mal
compreendidas, hipercensuradas, neste caso, muitas vezes por nós mesmos.

*

“[...] é o acesso a essa estrutura simbólica inconsciente, rica e complexa, que a psicanálise
pretende dar ao sujeito.”126

“A nossa linguagem pode ser vista como uma cidade antiga: um labirinto de travessas e
largos, casas antigas e modernas e casas com reconstruções de diversas épocas; tudo isso
rodeado de uma multiplicidade de novos bairros periféricos com ruas regulares e as casas
todas uniformizadas.” § 18127

“A essência manifesta-se na Gramática.” § 371128

Parafraseando Ludwig Wittgenstein, e seguindo, pelo menos em parte, em seu sentido - noutro
fragmento seu - o psíquico não é constituído de uma pavimentação com gelo liso, uniforme em
que o Eu plenamente sendo consciente impera, realiza-se solitária e autonomamente no seu ser-
no-mundo. Somos mais complexos que isto. A pulsão de vida nos anima em sua totalidade de
força, de poder realizar-se, e o que a vida deseja é permanecer o que se é. Em substratos mais
primevos, mais basais daquilo que somos, que é a matéria corporal, vitalizada psiquicamente pelo
próprio desejo em caminhos, em toda sua composição, toda sua organização constituída em
milhões de anos de adaptação nos contatos com outras vidas e formas inanimadas, se direciona
àquele objetivo, o de permanecer viva, daí, organicamente, através de canais de despejos ao
exterior a nós, de forma libidinal, a pulsão busca satisfazer-se: distribuir-se a partir da realização
de desejos (o desejo encaminha-se em circuitos pelas pulsões).

Não  há  uma  uniformidade  nesses  caminhos  da  sexualidade,  mas  uma  complexidade  de
camadas,  de envelhecimentos  e  permanências  de lembranças,  em transformações contínuas
dessas mesmas lembranças, mesmo que já sejam lembranças transformadas em sonhos, em
chistes, atos falhos, repetições, em sintomas psíquicos, somáticos ou psicossomáticos. Apesar de
a pulsão ser indizível, suas pulsões em libido, mesmo que, a princípio, de difícil entendimento, a
partir de esboços, de composições, de evidências dos afetos que elas são, e afetos a quem ou a
que,  é  que esta grande cidade antiga,  que é o  inconsciente,  poderá ser  compreendida pelo

126 JORGE, Marco Antonio Coutinho.  Fundamentos da Psicanálise de Freud a Lacan: a prática analítica.
Rio de Janeiro, BR: Jorge Zahar, 2017. v. 3. ISBN 978-85-378-1661-5. E-book. E-book Kindle. Não paginado.

127 WITTGENSTEIN, Ludwig. Investigações Filosóficas.  In: WITTGENSTEIN, Ludwig. Tratado Lógico-filosófico
& Investigações Filosóficas. Lisboa-Portugal: Fundação Calouste Gulbenkian, 1995. ISBN: 978-9723103830.

128Idem.

69



analisando. Nem sempre é possível em solitário se conhecer na completude necessária para que
estejamos mais aptos a criar e desfrutar na vida. Necessitamos do arqueólogo, do paleontólogo
psicanalista (do escultor) – somos aqueles que necessitam – para que escavações insistentes,
demoradas, consigam retirar as camadas, muitas vezes de defesa do consciente, estimuladas e
impostas pelo superego. Mas sempre há caminhos, já que nos manifestamos, nós, inconscientes,
na  gramática,  na  linguagem  e  através  do  não  dito  sob  determinadas  circunstâncias  e
perspectivas.

*

“Pode-  se  entender  que  a  parte  científica  da  psicanálise,  denominada  por  Freud  de
metapsicológica, é transmissível, ao passo que a parte dita “técnica” exige constante arte e
reinvenção.”129

A Psicanálise, enquanto ciência humana e ciência da saúde existencial, digamos assim, possui
uma grande maturidade ao reconhecer a singularidade do sujeito/analisando, e a partir  desta
singularidade, ela fomenta a renovação, a inovação de sua própria técnica na clínica.

Durante  as  primeiras  décadas  do  séc.  XX,  a  Psicanálise,  superando  o  fisiologismo  e  o
anatomismo que imperaram entre os sécs.  XIX e XX, para se compreender as neuroses,  foi
surgindo  como  uma  ciência  que  se  faz  em  devir.  A  dinâmica  reflexiva  por  compreender  a
estrutura do inconsciente faz (ou espera-se que faça) com que tudo que seja Psicanálise avance
sem receio de dogmatismos teóricos, de personalismos para com os iniciadores (e para com
outros não tão antigos,  assim como com atuais) desta práxis.  Claro que a teoria precisa ser
compreendida  a  fundo,  entretanto,  paralelamente,  a  técnica  precisa  ocorrer  na  própria
singularidade criativa e articuladora do psicanalista.  E por quê? Porque o analista também é
sujeito, e, em muito, sujeito perante o sujeito que lhe chega em consulta. O analista, ao saber que
não sabe  acerca  da  Singularidade  que  lhe  vem,  escuta,  busca  compreender  aquela(e)  que,
muitas vezes, em sofrimento, em resposta, busca a pergunta que a ela está vinculada, no intuito
de, compreendendo-se, viver ao máximo possível o presente. Queremos dizer que o psicanalista,
além de técnico, é cientista no seu próprio consultório; é também artista, equivalente ao escultor,
pois retira partes que encobrem o inconsciente, e daí desvela aquilo que se mantinha reprimido
na psiché do analisando. Com isto, a teoria psicanalítica é mais esclarecida através do sujeito que
surge; a técnica muda diante a mudança perceptiva do analista e esta percepção é comunicada,
ao desvelar novas singularidades do inconsciente, em artigos, livros, palestras, grupos de estudo,
cartéis: a transmissão da Psicanálise.

*

“Com  o  advento  do  simbólico,  o  sujeito  humano  desenvolveu  uma  linguagem  que
mediatizou um acesso diferente ao real, e, por meio dele, abriu portas que constituíram

129 JORGE, Marco Antonio Coutinho. Fundamentos da Psicanálise de Freud a Lacan:  o  laboratório  do
analista. Rio de Janeiro, RJ: Zahar, 2022. v. 4. ISBN 978-5782725-3. E-book Kindle. Não paginado.

70



seus quatro mais excelentes caminhos: arte, ciência, filosofia e religião.”130

Aqui, abaixo, também um ensaio:

E  podemos  encontrar,  enquanto  o  princípio  do  simbólico,  na  construção  de  lembranças,
ambíguas, do parricídio na horda primeva, na inveja do gozo desmesurado do pai com as fêmeas,
a recusa posterior ao incesto, recusa ao próprio parricídio. O totem e o tabu surgem no primeiro
ordenamento social - mesmo que em determinadas sociedades, até mesmo bem posteriores ao
assassinato do pai, exceções tenham ocorrido -, e camada após camada, camada sobre camada,
e fusão de tantas camadas de tempo cultural, longínquos ordenamentos sociais mais próximo dos
nossos foram - e são - se instituindo: a arte que nos traz nossa tentativa de replicar o mundo,
espelhá-lo imageticamente, e a posteriori nos tornamos cada vez mais independentes em relação
a natureza, fazendo mundos artísticos conforme nossa própria natureza em formação; também
construímos instrumentos de defesa; de agricultura; de construção de barcos; tendas; a roda e
tantas  outras  peças  para  serem  úteis  diante  as  nossas  necessidades  mais  prementes.  Por
demais ultrapassamos nossas próprias necessidades, e no afã de acumularmos mais do abstrato
(do dinheiro)  das coisas que necessitamos,  tendemos ao acúmulo e conquistas sobre outros
povos, fazendo com que mais e mais a ciência multiplicasse nossas necessidades, nos trazendo
mais conforto e, ao mesmo tempo, guerras sem fim - de várias formas -, até do sujeito para
consigo mesmo; já, por outro lado, na tentativa de se entender de onde se vem, para onde se vai
e qual o sentido para o “agora” de nossa existência, criamos a filosofia, aquela buscadora da
verdade ou das verdades, das vitalidades conceituais de praticamente tudo que conseguimos
pensar.

Nos acumulamos, nos sofisticamos, sublimamos não apenas os desejos, mas nossas próprias
ignorâncias diante ao místico, ao mistério, e em todos os tempos da filosofia cremos nos tornar
menos ignorantes, mais sábios, ou ignorantes mais conscientes de nossa contínua ignorância,
nos impulsionando mais fortemente em busca da sabedoria. Por fim, e não nesta ordem, temos a
religião,  redentora  do  nosso  parricídio  guardado  na  memória  da  carne  humana;  nós,
amaldiçoados ou portadores de pecado original, necessitados da ascese, do sacrifício, para que o
pai morto, em nossa memória bem viva, nos perdoe e nos receba na vida eterna do Real do
inorgânico.

*

Hoje, 9 de maio, dia da Grande Vitória Pela Pátria,  comemorado pela Rússia e todas outras
Repúblicas que fizeram parte da URSS, vencendo o nazismo daquela época, tendo morrido, se
sacrificado pela defesa da Pátria mais de 27 milhões de soviéticos, também nos faz lembrar do
grande espanto de Sigmund Freud pelas ocorrências e consequências traumáticas da primeira
guerra mundial. Filhos seus participaram, buscaram defender os valores que sua pátria, Áustria,

130 JORGE, Marco Antonio Coutinho. Fundamentos da Psicanálise de Freud a Lacan: as bases conceituais.
Rio de Janeiro, BR: Jorge Zahar, 2011. v. 1. ISBN 978-85-378-0225-0. E-book Kindle. Não paginado.

71



acreditava. O posterior desmantelamento da monarquia austríaca; grande empobrecimento do
povo; surgimento e crescimento, do nazismo; perseguição aos judeus. Terrorismo tão grande que
fez,  já em 1938, com que Freud e sua família constituída fugissem para a Inglaterra,  com o
grande auxílio de amigos, especialmente o de Marie Bonaparte. Podemos considerar que, para o
criador da Psicanálise, a gota d’água para que a fuga ocorresse, foi o interrogatório, feito pela
Gestapo,  com  dois  de  seus  filhos,  dentre  eles,  Anna  Freud,  que  naquela  época  já  era
psicanalista. E não podemos esquecer de outra terrível consequência, que foi a morte, segundo
obras, de duas irmãs do próprio Sigmund Freud, em campos de concentração nazista, já após a
morte do criador da Psicanálise.

Hoje, refletindo, percebo ser a guerra um entre mundos: entre o mundo pulsional, voraz na busca
de saciedade dos desejos do orgânico e da psiché, estes sendo uno; e o mundo da sublimação, o
do  afastamento  da  voracidade  pulsional,  mundo  redentor  e  criativo;  fomentador  do  surgir  e
sempre se aperfeiçoar das religiões; ciências; artes; filosofias, e, ainda acrescento, dos esportes,
que, quando vividos de formas saudáveis, detém a agressividade nos hinos; nas olas das torcidas
em arquibancadas; surgem êxtases quando se vence; também na disputa dialógica de qual time é
melhor, a energia é despejada através da palavra, dentre outros mecanismos de controle do que
o animal social tem a satisfazer.

Também percebo, ao estudar Freud se articulando sobre as guerras, um grande espanto, como
se este entre mundos não coubesse nos “cálculos” pulsionais e sublimadores desenvolvidos pela
Psicanálise no intuito de se entender o Sujeito. Mas, talvez em parte com Freud, se nos dirigimos
ao que prepara as guerras,  encontraremos,  no mínimo em fragmentos,  respostas,  como, por
exemplo:  quanto a nações e,  mais especificamente,  quanto a governos que desejam, a todo
custo, continuar sendo impérios sobre outros, muitas vezes sobre todo o mundo, chegando a se
dizer  que outros países não estando com eles,  estão contra a justiça;  não estando sob sua
jurisdição de “regras” internacionais, construídas por poucos, estes sendo os mais bilionários do
planeta,  aqueles não estarão no caminho correto da globalização.  Daí  temos a concepção e
realização de guerras eternas, geridas por determinada ou determinadas nações para que seus
status quo sempre prevaleçam. Os jardins devem ser preservados das florestas, dos selvagens.
Como já disseram, precisamos cuidar do jardim. Eles, acham, precisam disto.

*

A relação do Id (Isso) - este que é a maior porção daquilo que somos enquanto Psique – com o
Ego – já este sendo a nossa relação com o mundo exterior – é intermediada no pré-consciente.
Consideremos este como janelas, de inúmeros formatos, tendo os olhos do Id voltados para fora
das mesmas enquanto desejante de pleno gozo, e, por outro lado, censurando inúmeros desejos,
por  motivos  preconceituosos  ou  de  tabus,  ou  de  impedimentos  moralistas,  ou  da  própria
regulação da sociedade sobre si mesma, para que esta permaneça existindo através dos seus
mecanismos de sublimação: artes;  ética;  religiões;  ciências;  esportes;  lazeres,  encontramos o
superego (supereu), o supervisionador "do que pode" o Ego ter em consciência e extensão do
desejo que parte do Id enquanto inconsciência. O superego" olha os olhos" do Id, percebe seus
desejos e,  muitas vezes,  impõe barras ao seu fluxo libidinal,  seja no próprio  campo do pré-

72



consciente, ou fortemente o rechaça, forçando que ele retorne ao grande campo do inconsciente.
Estes fenômenos censores ocorrem através de disfarces dos desejos primitivos, seja em sonhos;
atos falhos; chistes; sintomas psíquicos; somáticos, psicossomáticos ou através da plena falta de
linguagem perante o desejo que foi empurrado de volta à zona indizível do inconsciente, neste
caso, ainda não estruturado na linguagem, permanecendo nômeno, ou, diríamos, "nada a ser,
apenas ser".

*

“Quem estimar o valor do autoconhecimento e da elevação do autocontrole, adquiridos por
meio dela (da análise),  prosseguirá no exame analítico da própria pessoa em forma de
autoanálise, e se contentará com o fato de que, tanto dentro de si como fora, sempre deve
esperar encontrar algo novo.”131 Parênteses meus

Já  há  milhares  de  anos  que  inúmeras  doutrinas,  inúmeros  sábios  e  filósofos  recorrem  ao
autoconhecimento para que o sofrimento seja reduzido na existência humana. Aqui, refletindo
acerca da cultura grega, enquanto um exemplo, sendo que no nosso breve comentário,  bem
anterior à própria filosofia do período clássico – este que é por volta de 400 anos antes de Cristo
-, séculos antes de Sócrates, podemos citar que através do Orfismo já havia a proposta em se
ritualizar  o  afastamento  da  vida  mundana à  uma vida  iniciática  em que,  reconhecendo-se  a
reencarnação enquanto trajeto humano,  o sujeito  fosse vegetariano e  seguisse determinados
andarilhos do Orfismo, e a partir dos seus preceitos divulgados pelas ruas, conseguissem não
mais retornar à carne e que, após a morte de seus corpos, os sujeitos pudessem viver ao lado
dos Deuses.

Posteriormente chega Platão, discípulo de Sócrates, e, seguindo seu mestre, que era iniciado no
Orfismo,  aquele  propõe  que,  não  através  de  rituais  vãos,  mas  pelo  filosofar  em busca  das
verdades do Mundo das Ideias as pessoas pudessem colher cada vez mais, daquele Mundo,
inspiração no seu trajeto ao Supremo Bem, Deus.

O  Cristianismo  institucionalizado,  não  o  Cristo,  absorveu  a  filosofia  platônica,  através  dos
ensinamentos de Plotino, discípulo tardio do próprio Platão e, retirando a metempsicose, digo, a
reencarnação, retomando o ritualismo, passou também a propor uma reforma íntima do sujeito
para que este pudesse, após o juízo final, viver eternamente adorando o Senhor seu Deus.

Já em finais do século XIX um neurologista, por demais mundano e ateu, mesmo sendo judeu,
propõe que, através da Psicanálise – e a partir dela – houvesse um fortalecimento na recepção
psíquica para com o devir, para com o vir-a-ser, que vivifica o próprio mundo. Que os abalos
psíquicos fossem os menores possíveis ao humano diante as agruras, diante as decepções na
sua existência.

131 FREUD,  Sigmund.  Recomendações  ao  médico  que  pratica  a  Psicanálise (1912).  In: FREUD,
Sigmund. Observações psicanalíticas sobre um caso de paranoia relatado em autobiografia ("O caso Schreber"),
artigos sobre técnica e outros textos: (1911-1913). São Paulo, BR: Schwarcz, 2010. v. 10. ISBN 978-85-8086-037-
5. E-book Kindle. Não paginado.

73



*

Segundo Freud, a técnica psicanalítica requer do próprio analista que seu caminho ocorra “per via
di levare”,  ao invés da prática “per via di  porre”.  Estas duas citações referem-se ao olhar de
Leonardo Da Vinci perante a atitude do artista. Per via di porre seria característico ao pintor, que
segue o caminho técnico de pôr, de acrescentar às pinturas tintas que lhe pareçam convenientes
nas suas criações, assim como as próprias misturas entre as cores; o peso do pincel sobre a tela;
a  velocidade  das  mãos;  as  falhas  que  identificam as  intenções,  na  maioria  das  vezes  nem
percebidas pelo artista, às suas obras em construção, dentre outros fatores identitários mais do
artista, do que de sua obra enquanto outra coisa no mundo. Por outro lado, a chamada per via di
levare é referida ao escultor, que, ao contrário do pintor, segue o caminho oposto, que é o de
retirar da argila, da pedra, do ferro, do bronze, do ouro, etc., camadas excessivas para que a obra
de arte seja desvelada, descoberta. Sob este olhar de Da Vinci, sendo utilizado na Psicanálise,
per via di levare refere-se a retirada de constructos do superego - que têm como intuito barrar,
censurar pulsões vindas do inconsciente - do analisando e com ele mesmo ativamente fazendo
suas livres associações, de suas ideias, de seus afetos. Conforme a sociedade que necessitaria
acolhê-los,  os  desejos  -  pelo  menos  muitos  deles  -  surgiriam como perniciosas,  execráveis,
irrealizáveis perante as possibilidades de execução inseridas nas, ilustremos com outro teórico,
“formas de vida”132,  através dos seus respectivos “jogos de linguagem”. Portanto,  a tarefa do
psicanalista "escultor" é a de, cuidadosamente, retirar montantes de repulsas moralistas; do não
dizer;  de deslocamentos e condensações em sonhos,  em chistes;  dentre outras variantes de
desvio do desejo e que, através da linguagem, mais se desvele o próprio inconsciente através de
suas pulsões sexuais, antes barradas; maiores surgimentos do próprio sujeito à si mesmo, este
que passa a responder à sua própria pergunta: “O que desejo?”.

*

O feminino tem papel fundamental para a formação da Metapsicologia. Não à toa Sigmund Freud
perguntou “O que quer o feminino na mulher?” - e não “O que a mulher quer?” -. O que temos é
uma grande pergunta impulsionadora da Psicanálise (isto se pensarmos apenas nesta).  Este
impulso iniciou-se com as tentativas de se compreender as histéricas – e aqui não negamos a
existência  dos  homens  histéricos,  confirmada  pela  experiência  psicanalítica,  especificamente
também no seu pré-início, em finais do séc. XIX – que, em seus sintomas silenciosos para as
compreensões  delas  mesmas,  desvelava  toda  a  grandiosidade  do  feminino,  retida  pelo
patriarcalismo;  pelo  machismo  tolhedor  das  pulsões  canalizadas  pela  libido,  mas  retidas  no
controle social, familiar, sobre a feminilidade que, na fase da puberdade, o objeto de amor mais
pontual e figurativamente passa a existir, mesmo que ainda de forma imberbe. Por outro lado,
claro, ainda sob a perspectiva da Metapsicologia, o feminino, amado primeiramente através da
vivência com a mãe, ou de outra pessoa que a realize enquanto continente à criança, é o polo de
atração ao inorgânico, ao oceano, sendo aquela, a mãe, a mais proximal realidade (através do
seu ventre buscado pelo sujeito) à este oceano primevo, de quando éramos pacíficos, serenos,
despreocupados, pois não existíamos enquanto conscientes; mas éramos plena inconsciência em

132 WITTGENSTEIN, Ludwig. Investigações Filosóficas.  In: WITTGENSTEIN, Ludwig. Tratado Lógico-filosófico
& Investigações Filosóficas. Lisboa-Portugal: Fundação Calouste Gulbenkian, 1995. ISBN: 978-9723103830.

74



contínua satisfação: nossa Era de Ouro. Portanto, a mãe é um fim-meio. E nossa existência, de
mulheres e de homens (sob as plasticidades que a cada um for inerente) segue amando em
busca do Real, este, que talvez seja o oceano incomensurável, indizível?

*

“não  existe  o  ser,  isto  é,  nada  existe;  mesmo  que  existisse  o  ser,  ele  não  seria
compreensível; e mesmo admitindo que fosse compreensível, ele não seria comunicável
nem  explicável  aos  outros.”133

A verdade nos é vedada, caso tenhamos seu conceito enquanto “aquilo que é”, seja pensando
sobre a verdade ou sobre as verdades (e o que acabei de dizer também não é uma verdade, mas
apreensão de um fenômeno, do que aparece). A vedação, o velamento em nós quanto a verdade,
situa-se na impossibilidade do compartilhamento do mundo a nós mesmos, daquilo que ele seja –
estranha ideia, já que o mundo não é linguagem, e sim apenas “o mundo em nós é”. Caso ele
pudesse se compartilhar a nós, sujeitos, transformando-se em pensamento – isto por milagre –, o
próprio pensamento não poderia ser dito, já que o pensamento, apesar de ocorrer através da
gramática  em  nós  mesmos  enquanto  pensantes;  antes  dele  se  tornar  linguagem,  o  próprio
pensamento é o mundo imagético, o mundo imagetizado, digo, posto, neste caso, em imagens,
vivido em imagens, e só depois, com a repetição das instruções de nossos primeiros cuidadores,
adestramento mesmo de nossa adaptação funcional, moral, ética, utilitária, gráfica, enfim, estética
ao mundo, cultural, o letramento passa a constituir palavras à verdade, porém,  esta já é outra
coisa diante a nossa adaptação ao viver humano, linguagem.

A linguagem está imensamente distante do mundo. Mas como conseguimos construir a cultura,
esta grande sublimação do inconsciente? Acordamos, enquanto fazemos acordos, a partir dos
fenômenos,  que  são  “aquilo  que  aparece”.  Realizamos  nosso  viver,  enquanto  sujeitos,
mergulhados nos fenômenos. Mas o que eles são? São aquilo que são para nós; eles nos afetam
na singularidade que nos afetamos diante a nossas vivências embebidos deles, dos fenômenos.
Em ambivalência,  e singularmente,  a “verdade” nos invade e nos alimentamos “dela mesma”
através do nosso partido amor ao mundo. O tememos e o desejamos.

*

“[…] de acordo com a nossa suposição, as pulsões do Eu provêm da animação da matéria
inanimada e querem restabelecer o estado inanimado.”134

Perseverando na especulação, com a Psicanálise, consideramos a existência de um destino, o

133 GÓRGIAS. In: REALE, Giovanni. História da Filosofia Antiga. São Paulo: Edições Loyola, 1993. v. i. ISBN
85-1500846-7.

134FREUD, Sigmund. Além do princípio de prazer = Jenseits des Lustdprinzps. 1.  ed.  Belo Horizonte,  MG:
Autêntica, 2020. 506 p. Obras incompletas de Sigmund Freud. ISBN 978-65-88239-00-1.

75



retorno ao silêncio do inorgânico. As pulsões, tanto de vida, como a de morte, tensionam entre si
nas realizações do sujeito e da política (esta última, a ação dos sujeitos em função de si mesmos
enquanto sociedades). Essas realizações, sejam elas sexuais, logo, afetivas; quanto em estados
de sublimações na criação da cultura, da sociedade através das artes; ciências; religiões (que são
outras formas de afeto), levam, per si, a esgotamentos da própria pulsão de vida, retornando a
estados já realizados, revalorando aquilo que ficou perdido há décadas, séculos e até mesmo há
milênios. Parece ser um respiro em busca de novas sublimações; reconfigurações daquelas que
alcançamos,  até  que,  aos poucos,  os sentidos construídos,  encontrados,  vão perdendo seus
próprios “para que”. Viktor Frankl, criador da Logoterapia, ao observar prisioneiros, como ele, em
campos de concentração nazista, constatou algo: aqueles prisioneiros que mantinham sentido às
suas  próprias  vidas,  permaneciam  vivos  por  mais  tempo,  apesar  de  os  horrores  por  eles
vivenciados.  Este exemplo,  creio,  riquíssimo para todos nós,  nos ilustra bem o antagonismo,
teorizado pela Psicanálise, entre a pulsão de vida e a pulsão de morte. O fim é a inércia, mas
perduramos durante toda a vida num escape que, apesar de nos levar a realizações sexuais,
logo, afetivas, são intrinsecamente um esgotamento da própria pulsão de vida, e a pulsão de
morte, sempre estando na espreita, realiza-se sempre vencedora.

Já pensamos se a vida humana apenas possuísse a pulsão de vida? Estaríamos acumulados no
tanto que seríamos, sem o vazio que precisa se opor ao preenchimento para que a humanidade
se mova. Talvez nem tivéssemos cultura. Animais sempre sorridentes?…

*

Uma grande característica do sujeito é o seu antagonismo. Muitas vezes, quando se diz que “não
é algo que se quer”, em realidade “é algo que se quer”, que “não pensava em algo”, “pensava em
algo”; quando se sonha com uma pessoa, esta representa outra pessoa (o que em Psicanálise é
chamado de deslocamento); escreve algo em substituição do seu oposto, dentre outras situações
que se assemelham a essas. Em grande parte, esta dicotomia desvela o próprio inconsciente
que, diante ao superego que delimita a realização de desejos, aquele camuflasse, deslocasse
(como  dito  acima),  condensasse  no  intuito  de  realizar  desejos  inconfessos,  impensáveis,
chegando a ser os sintomas psicossomáticos realizações de desejos do inconsciente, vias de
escape, vias de fuga: a liberdade do inconsciente além das delimitações da censura.

Segundo Freud, línguas antigas - também as modernas possuindo, aos seus modos -, como a
egípcia, tinham esta característica, a de serem, além de duais, muitas vezes contraditórias em
suas linguagens. Diante a isto, podemos dizer que, numa alusão a um dito de Jacques Lacan - o
inconsciente estruturasse enquanto linguagem - o inconsciente camuflasse em linguagem. Me
vem a lembrança do símbolo chinês chamado tei-gi, que expressa o uno enquanto uno-outro, e
nesta  perspectiva  identitária  o  outro-sendo-o-uno.  Logo,  o  que  é  expressa  o  que  não  é  ele
mesmo, e vice-versa, e,  ao girarmos bem rapidamente o círculo do tei-gi  (lembrança que há
décadas  um  colega,  praticante  de  kung-fu  e  grande  sábio  do  Tao  Te  King  me  falou),
encontraremos não a dualidade, mas a integralidade do uno/outro, pois uno. Parece que aqui
também encontramos aquilo que em Talassa, de Sándor Ferenczi, é expresso: a inorganicidade
desejada pelo sujeito, por um retorno à ela, e nela estando sem identidade, mas, sim, num pleno

76



silêncio.

*

O  psicanalista,  ao  contrário  de  determinadas  compreensões  correntes,  não  possui  o  saber
antecipatório  à  clínica.  A  Metapsicologia,  logo,  a  Psicanálise,  constrói-se  diante  ao  que  se
desdobra do sujeito no setting clínico. No máximo – e isto já é muito – antecipadamente em
relação à clínica que virá, ela, a Metapsicologia, teoriza acerca das estruturas da psiché. Mas não
esqueçamos que esta antecipação ao porvir, que é o momento clínico, só é possível por esta
corrente psicológica ter aprendido sobre o sujeito na própria clínica que já ocorreu, com este
mesmo paciente ou com milhares de outros no decorrer de décadas catalogadas em inúmeros
livros, artigos, palestras. O fenômeno, neste caso, a estrutura de cada sujeito, este sendo dito por
si mesmo enquanto linguagem, é irrepetível,  exclusivo em suas formas de canalizar a pulsão
sexual, seus afetos; daí a Psicanálise não caber na cientificidade que tenta dar conta do uno pelo
múltiplo repetível.  Ela,  a Psicanálise,  não é um saber prévio àquele que se dispõe enquanto
inconsciente, digo, o analisando na clínica. Na compreensão deste, pode até existir um pretenso
saber por parte do psicanalista, e isto mesmo desencadeia o dispor-se, por parte do analisando, à
pergunta necessária que o levará ao “porquê” de seu sintoma, com o auxílio do psicanalista,
intérprete do inconsciente.

*

“A  iniciação  e  os  rituais,  assim  como  a  leitura  dos  seus  textos,  lhes  ofereciam  urna
bagagem de conhecimentos dos mistérios que lhes permitia saber como obter um destino
especial  no  outro  mundo,  a  fim  de  liberá-los  da  culpa  originária  que  acreditavam
carregar.”135

Em diversos povos e em várias épocas encontramos nas religiosidades; nas doutrinas religiosas
e nas religiões similitudes quanto a uma profunda “culpa” que a humanidade carregue. Culpa esta
que podemos considerar desvio da retidão; afastamento de Deus ou dos Deuses, aquilo que nós
ocidentais chamamos de pecado; um desvio da Natureza, desvio do caminho eticamente a ser
seguido e outras interpretações semelhantes ao que seja esta culpa.

Para a Psicanálise, reconhecendo a soberania do discurso do analisando na clínica psicanalítica,
que antecede a sua própria teoria, vislumbra-se que existe uma percepção coletiva de sua – da
humanidade –  “culpa originária”  que é,  segundo o  mito  da horda primitiva,  uma herança do
parricídio  executado  pelos  filhos  do  pai  soberano  em  sua  liberdade.  Aqueles,  invejosos,
enciumados da relação plenamente livre do pai primevo com suas filhas e esposas, se associam
para que a limitação de gozo, que lhes era imposta (agressivamente diferente do poder absoluto
do pai), acabasse. Porém, diante a culpa, culpa agora envergonhada, o pai assassinado passa a
ser periodicamente lembrado; louvado; cultuado; assim como imolado e comido através do uso de

135 BERNABÉ, Alberto. Sobre os praticantes do orfismo na Grécia antiga. In: BERNABÉ, Alberto. Platão e
o  orfismo:  diálogos  entre  religião  e  filosofia.  1.  ed.  Brasília,  DF:  Annablume Editora,  2022.  572 p.  ISBN 978-
8539102396.

77



um animal que, para os filhos, simbolize ser o pai, em lembrança do mal coletivo familiar lançado
sobre  ele  também  são  feitos  totens.  Através  de  mecanismos  de  sublimação,  dentre  outras
superações  das  sociedades  que  fomos  construindo,  por  milênios,  as  religiões  são  aquelas
conquistas culturais que, talvez, mais explicitamente denotam, em seus discursos, a presença do
pai enquanto o Pai Deus; seu Filho-Pai sacrificado; e noutra cultura citada, como Orfeu que foi
esquartejado; Orfeu que, em muitos aspectos, tem características divinas, ou até é confundido
com Dioniso, que também foi esquartejado pelos Titãs. Por outro lado, os Titãs talvez fossem
guardas de um rei e que ele estando distante, tendo colocado seu filho em seu lugar, filho ainda
criança, a rainha, em profunda inveja, articula com os guardas do palácio a morte da própria
criança. O que temos? Desdobramentos culturais do mito da horda primeva, e isto ocorre até
nossos dias.

*

O  setting  psicanalítico,  o  momento  de  análise,  compõe-se  do  encontro  da  pessoa  com  o
inconsciente, com seu próprio inconsciente, logo, consigo mesma. O sintoma, seja o de uma
neurose mais intensa, ostensiva, ou do campo patológico do cotidiano, já é uma resposta corporal
e/ou psíquica para com o desejo indizível, impensável por vias compreensivelmente conscientes.
Entretanto, ao analisando, diante ao psicanalista, falta a pergunta que ativará a compreensão
sobre o que se deseja. Sua disposição, a do analisando, durante sua análise, põe-se através da
chamada associação livre. É como se, estando deitado no divã ou sentado numa cadeira em
frente ao analista, em consulta online, por exemplo, o sujeito deixasse sonhar, deixasse... Com
isto ele desfaz inúmeras amarras do superego, o ludibria, dispondo um ordenamento de imagens
para si mesmo, a princípio caótico (um sonho) - muitas vezes -, e que, tendo o analista como a
imago,  o  espelhamento  de  si  mesmo  do  analisando  enquanto  inconsciente,  a  interpretação
daquele,  neste caso, disposto numa atenção flutuante,  desvela seus mais recônditos desejos
ancestrais da espécie e pessoais da atualidade chamada de sua própria existência, de si mesmo
enquanto  analisando,  sujeito  que  se  descobre,  se  encontra.  A  memória  sofrivelmente  vivida
retorna ao seu lugar, e nisto aqui lembramos Maurice Merleau-Ponty:

“[…]  minha posse do longínquo e  do  passado.  Assim como a  do  futuro,  é  apenas de
princípio,  minha  vida  me  escapa  por  todos  os  lados,  ela  é  circunscrita  por  zonas
impessoais”136

E assim precisará ser, pois nossa vida necessita ser vivida aqui e agora. e em novas direções; e
só às vezes que precisamos recorrer à memória, e nesta união entre passado reconfigurado e
presente firmado, o futuro é construído.

*

Há pouco tempo, em 2022, o então Alto Representante da União para os Negócios Estrangeiros e

136 MERLEAU-PONTY, Maurice.  Fenomenologia da Percepção. 2. ed. São Paulo, SP: Martins Fontes, 1999.
ISBN 85-336-1033-5.

78



a Política  de Segurança da União Europeia,  Josef  Borrell,  afirmou,  em público,  que "se não
queremos que a selva coma nosso jardim, temos que acordar". Alguns meses após, o mesmo
Representante continua esclarecendo, digamos: "O resto do mundo […] não é exatamente um
jardim.  A maior  parte  do resto  do mundo é uma selva,  e  a  selva pode invadir  o  jardim.  Os
jardineiros devem cuidar disso, mas eles não vão proteger o jardim construindo muros", além de
falar que os “jardineiros” precisam se aproveitar do seu “privilégio”. Certamente, não era acerca
de trepadeiras que ele estava se referindo, mas de outros povos.

Evidente, esta visão racista, que não surgiu de hoje, mas de há muito tempo, vem corroendo as
parcas oportunidades do evolver da humanidade, desde os pontos de diferenças étnicas, através
de  dialogias  válidas  ao  amadurecimento  de  que  o  reconhecimento  das  nossas  diferenças
culturais evidencia, justamente, a nossa igualdade enquanto espécie humana. Nossas diferenças,
reconhecidas por todos nós, são exatamente aquilo que nos une em linguagem, solidariedade,
compaixão, fraternidade; para me utilizar de sinônimos.

O pai da Psicanálise, Sigmund Freud, judeu, diante ao que se vivia sua etnia, há milênios –
perseguições,  exílios,  mortes,  preconceitos  diversos –,  e  cada vez mais  encrudescido desde
início do séc. XX, se contrapõe veementemente à ideia, propagada pelo nazismo – este, que já
tinha corpo formado em inícios da década de 30 daquele século, em alguns países da Europa
Ocidental –, de que o conceito de civilização esteja acima do conceito de cultura. Observando as
falas do sr.  Borrell  acima, em contraposição àquele,  reafirmamos, com Freud,  a fundamental
unidade entre cultura/civilização, logo, civilização/cultura.

Os motivos da postura política freudiana – e, aqui lembro ideia equivalente noutro grande judeu,
Edmund Husserl, criador da Fenomenologia do século XX – são simples: caso consideremos a
civilização acima da cultura, referiremos à nossa civilização – ou a de outros – enquanto aquela
acima  de  toda  e  qualquer  outra  “tentativa”  de  civilização,  logo,  quaisquer  outras
“pseudocivilizações”,  “quase-civilizações”,  essas  estariam  instaladas  no  máximo  em  etnias  –
como se isto fosse pouco –, e essas mesmas seriam culturas pequenas, bolhas de ocorrências
humanas menores. Por outro lado, se considerássemos uma cultura acima de outras, a nossa
própria  cultura,  por  exemplo,  seria  ela  a  propiciadora  dA  Civilização;  deteríamos  a  validade
cultural e os outros, da selva, não seriam reconhecidos civilizados, culturados, só se fossem por
nós, caso eles conseguissem se adaptar, se quiséssemos adaptá-los, se fossem úteis, ou...

*

Em determinada medida,  há uma crença,  a  de que a Psicanálise é  voltada sumamente aos
neuróticos  mais  ostensivos,  digamos assim,  aos  histéricos,  aos  neuróticos  obsessivos  e  aos
psicóticos – sendo que esses últimos, caso sejam tratados com a Psicanálise, paralelamente são,
muitas  vezes  (se  não  em  todos  os  casos),  tratados  com  psicofármacos  por  profissionais
adequados, psiquiatras autorizados a ministrarem esses remédios, caso necessário. Porém, a
neurose nos constitui, e, como o próprio Freud assinala, se estamos aptos ao trabalho e ao amor,
aí já há razoabilidade afetiva em nosso próprio viver, e a neurose de cada um fica subsumida.

O inconsciente nos constitui, e tanto a animalidade, em suas pulsões sexuais, quanto – agora no

79



que podemos nos referir enquanto sujeitos sociais –, a civilidade, que é a cultura, se nos impõe
tantos imperativos, na forma do supereu, limites às nossas relações, vez ou outra a tensão entre
o sujeito, que é o Inconsciente, e a cultura provoca isto que é dito em carta logo abaixo, por
exemplo. Eis momentos sintomáticos que nos indicam a provável necessidade em buscarmos
auxílio na Psicanálise, óbvio, nós mesmos reconhecendo esta oportunidade como salutar, diante
a psicopatologia da vida cotidiana.

“Se ele é infeliz, neurótico, acossado por conflitos, tem sua vida social inibida, a análise pode aportar-lhe harmonia, 
paz de espírito, eficiência total, quer ele siga sendo um homossexual ou tenha mudado.”137

*

Os mitos têm papel decisivo na construção da Metapsicologia, digo, da Psicanálise. Para que o
sujeito possa ser compreendido em suas pulsões sexuais – pelo menos em certas condições
delas –, conforme sua hipótese, a do pai da horda primitiva, Freud também recorre à milenaridade
mítica  que  transportaria  memórias  longevas  da  espécie  humana,  ainda  mais  anteriores  às
próprias construções míticas dos povos da antiguidade. Heroísmos; sacrifícios; semidivindades;
humanos que teriam em seus futuros, após a morte física, a condição de infinitos, de deuses;
assim como os próprios deuses e outras figuras e situações. Muitos desses aspectos seriam
desdobramentos do mito freudiano do pai primevo, dos filhos impedidos em gozarem do mesmo
que  o  pai;  este,  conforme  o  próprio  Freud,  o  além-do-homem  nietzschiano,  só  que  não
pertencente ao porvir, mas ao que já veio, ao passado há tanto perdido enquanto história, mas
permanecido em vestígios arqueológicos, digamos, da carnalidade do humano.

*

Na obra Totem e Tabu, Freud ensaia o mito do pai da horda primeva, aquele homem que seria o
detentor  da  absoluta  liberdade  em  usufruir  das  mulheres  de  sua  tribo,  sem  parâmetros
incestuosos, sem tabus. Já, por outro lado, seus filhos permaneciam barrados quanto a este gozo
pleno. Até que os filhos decidem juntar-se em prol de um objetivo meio para que o fim fosse
alcançado: mataram o pai e puderam possuir as mulheres. Porém, um sentimento de culpa pairou
nesta tribo e, para expurgar, em ambivalência, o assassinato do chefe da horda, de seu próprio
pai, decidiram criminalizar o incesto, sendo que podiam conquistar, muitas vezes em batalhas,
mulheres apenas fora de sua tribo; assim como puseram a lembrança do pai assassinado em
forma de totem, mesmo que em variâncias de figuras animais representativas do próprio pai
primevo  no  totem.  Adorado,  lembrado,  amado,  assim  como,  ritualisticamente  o  devoravam
periodicamente,  em  rituais,  através  do  mesmo  animal  que  o  representava  em  totem.  Esta
lembrança perdura até hoje, sendo que as instituições várias que fomos construindo, no decorrer
das eras – e que ainda constituímos –, igrejas, museus, bibliotecas, institutos científicos, centros
culturais,  tornaram-se nossa penitência  pelo  assassinato  de outrora,  na lembrança de que a
liberdade absoluta das pulsões tem características fundamentalmente destrutivas para com aquilo

137 FREUD, Sigmund. Carta a uma mãe preocupada com a homossexualidade de seu filho (1935). In:
FREUD, Sigmund. Amor, sexualidade, feminilidade. 1. ed. Belo Horizonte, MG: Autêntica, 2023. v. 7, 380 p. Obras
incompletas de Sigmund Freud. ISBN 978-85-513-0361-0.

80



que mais amamos. Sublimamos o desejo na civilização.

*

A questão da verdade tem suscitado diversas compreensões - pelo menos desde que a Filosofia
Ocidental  (se aqui  pensarmos apenas nela)  dispôs-se a tentar  desvendá-la.  Dentre correntes
filosóficas, o Ceticismo Pirrônico pôs-se como um árbitro acerca das validades dogmáticas de
algumas das principais correntes do período chamado de Helenismo (os dois primeiros séculos
da Era Cristã).  Aquele ceticismo não nega, em absoluto,  a possibilidade em se encontrar as
verdades das coisas, apenas, em sua crítica, põe em suspensão o juízo de que determinado
caminho filosófica detenha a linguagem acerca das verdades das coisas. Agora, evitando irmos a
muitos  detalhes,  podemos  dizer  que  sképsis,  ceticismo,  pode  ser  compreendido  não  como
negação, mas investigação, busca, pesquisa: insistência. O cético, portanto, mantém-se filósofo
insatisfeito quanto aos seus próprios limites diante ao que seja o mundo.

Sigmund Freud, declaradamente um cético,  buscou combinar o que se encontrava na clínica
psicanalítica que se iniciava, que se desenvolvia no decorrer das primeiras décadas do séc. XX,
com achados  fragmentários  da  Biologia,  da  jovem Psicologia,  da  Dramaturgia,  muitas  vezes
clássica,  moderna  e  contemporânea,  da  Escultura,  Literatura,  Filosofia,  Arqueologia  e  tantos
outros discursos e silêncios que buscavam compreender o que fosse, o que seja o ser humano.
Ensaísta, Freud, sem perder as riquezas que a ele chegavam da clínica, elaborou ceticamente
um discurso coerente, possível, ao que fossem as psicopatologias, inserindo nessas as também
da cotidianidade. O criador da Psicanálise não tentou impôr verdades psicanalíticas aos seus
pacientes, mas, ao contrário, fez crescer a Psicanálise com as verdades dos próprios pacientes.

*

A interpretação psicanalítica não tem característica historial, de, numa tentativa de equivalência,
através  dos  achados  de  textos  completos,  livros  antigos,  narrações,  diversas  e  confluentes,
precisas  em torno  de  algo,  se  achar  as  verdades  que  há  tempos  estavam guardadas  pelo
analisando. A tarefa da Psicanálise – isto para falar apenas quanto a sua clínica – é muito mais
complexa.

Diante ao inconsciente, este que é o próprio sujeito, que é indizível na sua plenitude, esquecido e
censurado em seus desejos mais íntimos e poderosos, e que só fragmentariamente, por atalhos,
se expõe através de sonhos, dos atos falhos, dos chistes, dentre outras ocorrências não lineares
da  vida,  a  Psicanálise  tem  sua  tarefa  fundamental:  através  do  psicanalista  e,  em  certos
momentos, também através do analisando, aquela se circunscrever numa arqueologia. E de onde
parte este termo? Temos arché, que pode ser entendida enquanto fonte; princípio; principiador;
originante; originário, e logos, clareira; investigação; linguagem. Diante a vestígios, fragmentos do
passado da vida do analisando, que se psicossintomatizam, o trabalho do analista é o de compor
das réstias que ficaram do trauma, do impedimento ao sujeito que buscava se realizar, o analista
refaz a imagem do quebra-cabeças, sempre dentro do possível interpretativo. Aquele, o analista,
vai cavando fundo, através da interpretação diante aos restos deixados pelo caminho da história
do sujeito.

81



*

Os sonhos ocorrem para que continuemos dormindo, entretanto, por que o seu conteúdo é tão
misterioso,  sobreposto,  surreal,  condensado,  deslocante,  ilógico  para  os  nossos  estados  de
vigília,  nós  estando  acordados?
Somos, enquanto Sujeitos, Psiché, somatória de desejos, de pulsões animais mescladas com
aquilo que, para nossa cultura - já desde a ancestral (bastante ancestral), e a atual - é proibido,
barrado para que se preserve a própria sociedade em que vivemos, em que aprendemos viver.
Entretanto, o que é na condição de inconsciente é plenamente livre, logo, desejante, e pulsões
eróticas, amorosas - que é a própria sexualidade -, além do sexo, logo, também com ele ou sem
ele, através de canais libidinais (jorros pulsionais) sempre batem na porta da fronteira de uma
outra parte do próprio Sujeito. À esta parte chamamos de Consciente, nosso elo com o mundo
exterior;  elo  este  adestrado;  educado;  contido,  restringido pela  cultura  que nos acolhe e,  ao
mesmo tempo, nos repele na nossa própria construção de nós mesmo, de nós enquanto sujeitos
cada vez mais inseridos nas inúmeras relações humanas, em seus diversos matizes.

O  momento  do  sono  faz  com  que  -  estando  a  condição  consciente  bastante  entorpecida,
fragilizada, digamos - possamos, mesmo que virtualmente (já que é em sonho),  atuar com a
liberdade característica do estado inconsciente, mesmo que isto, esta liberdade, não esteja em
sua  plenitude.  E  por  que  nossa  liberdade  não  é  plena?  O  motivo  é  porque  um  decisivo
instrumento de guarda, preservador das censuras da vida cultural situa-se na própria fronteira
pré-consciente,  fronteira  esta  que  mais  adiante,  no  decorrer  da  Metapsicologia,  digo,  da
Psicanálise,  passa a explicitar-se como o guardião chamado supereu.  Começamos a ter,  na
teoria psicanalítica, além de um nome fronteiriço entre o Sujeito, que é o inconsciente, e o seu
consciente  (continuação  do  próprio  Inconsciente,  sendo  que  nesta  condição  este  situa-se
bastante restrito), as forças desta fronteira passam a ser efetivamente nomeadas de supereu:
educação, proibições, necessárias sublimações, tabus, por exemplo.

Estando o  Supereu enfraquecido  durante  o  sono,  realizamos desejos  indizíveis,  inconfessos,
animalescos,  raivosos,  sensuais  além  da  conta;  realizamos  quase  sem  limites.  Logo,  não
esqueçamos, escamoteamos o desejo, o compactamos – sobrepomos informações escondendo
coisas –,  o  deslocamos –  um personagem que seria  o  do desejo,  aparece como outro,  por
exemplo –. e, com essas composições, sonhos são formados.

Mas, e os pesadelos? Coisas que tanto escondemos de nós mesmos são para serem sonhadas?
Isto é um masoquismo? Sim, também pode ser; mas fiquemos por aqui, por hora.

*

A arte, um dos sacrifícios necessários para o nascimento da cultura/civilização – e talvez seu
maior  expoente  –,  tem  também  como  objetivo,  talvez  o  fundamental,  o  nosso  próprio
ultrapassamento da animalidade que nos constitui. Porém, mesmo distantes da crua natureza,
esta  mesma  se  recoloca  em  nossas  criações  artísticas:  o  bucólico;  a  "Idade  de  Ouro"  da
humanidade; representações de mares bravios ou mansos, campos verdejantes ou repletos de
neve; tantas intempéries da própria natureza surgem e, muitas vezes, no próprio desejo de nosso

82



retorno ao elementar da vida.

*

Uma grande distinção epistemológica (digo, das bases científicas) da Psicanálise em relação a
outras ciências, é que ela, mesmo tendo como sua pré-história o fisicismo da anatomia; assim
como descobertas neurológicas de finais do séc. XIX, e que ele, Freud, participou diretamente;
dentre outras contribuições biológicas, o darwinismo; e mesmo a própria Psicologia de Wilhelm
Wundt  e  Gustav  Theodor  Fechner  (assim como de  outros  desta  área);  não  esquecendo  de
Filosofias e da Literatura – se apenas ficarmos nestas grandes áreas –, a dramaturgia tem papel
fundamental.  Sófocles,  com  suas  tragédias,  é  um  grande  exemplo  ilustrativo  para  que  se
compreenda, sob o viés psicanalítico, a própria existência dos pacientes, sua psicologia da vida
cotidiana, logo, nesta extensão, se compreenda a psiché humanidade (naquilo que é possível
para a Psicanálise desvendar) em sua diversidade cultural, perceptiva, de escolhas, de desejos,
de  delimitações  pessoais,  de  censuras,  de  utopias.  fantasias  pessoais  e  coletivas;  de  seus
traumas, bloqueios, de suas neuroses. O que podemos fazer de nossas vidas? Esta pergunta não
nos traz respostas diretas, mas, com certeza, deixa sob a luz do dia possibilidades infinitas que
despontam quanto a multiplicidade que se situa nas próprias lacunas do nosso existir; naquilo que
ainda não foi feito; não foi afetado, ou não tanto. As tragédias de Sófocles, especialmente Édipo
Rei – este, contínuo fugitivo de seu destino e, exatamente por isto, mergulhador no próprio trágico
desenlace de sua vida – nos expressam que o fazer ciência sobre o sujeito, sobre a psiché,
depende de um olhar cada vez mais amplo ao que surge no atendimento clínico.

*

Sob a perspectiva psicanalítica, e num recorte pessoal nosso (da teoria psicanalítica até agora
estudada), podemos dizer que o inconsciente é constituído de memórias ancestrais da nossa
espécie, assim como da herança de outros animais não humanos e de toda cadeia da natureza
em que  nossa  corporeidade  necessita  para  ser  o  que  é  fisicamente.  Quanto  a  memória,  a
herança da nossa espécie não se restringe a aspectos materiais, mas também a ocorrências
psíquicas de épocas que denominamos pré-históricas, de relações interpessoais, e nessas pode-
se ter traumas; conquistas pessoais e tribais; vitórias; perdas; enfim, afetos. Além desta arché,
desta fonte, nosso período intrauterino vincula-se às heranças a pouco citadas e ao estágio de
gestação, este, agradável e/ou perturbador. Enfim nascemos e nos deparamos com um exterior
exigente e que não supre de imediato nossas necessidades, assim como ocorria na placenta. O
outro surge, tenta e tentamos nos decifrar; nos vinculamos à ele pela necessidade, suprida ou
não; nós ficando na ambivalência afetiva desejando saber qual é o seu desejo em relação a nós.
Este evolver do sujeito, da psiché, logo, do inconsciente, o “cinde”, o fronteiriza, em mobilidade
constante,  entre  si  mesmo,  inconsciente,  seus  picos,  o  consciente,  este  que  é  a  própria
extremidade do inconsciente, em contato com o mundo exterior. Este outro mundo, o exterior ao
inconsciente,  socialmente  lhe  barra;  barra  suas pulsões.  Quanto  ao ponto  fronteiriço  entre  o
inconsciente  e  o  consciente,  que  se  relaciona  com  o  mundo  exterior,  este  chama-se  pré-
consciente,  fronteira  entre  o  sujeito,  livre  em  desejo,  e  o  fora,  normatizador,  condicionante,
legalista, necessariamente limítrofe para que possamos viver uns com os outros. Quais são as

83



medidas de força e de fraqueza para sermos?

*

Em nossa história já prevaleceram inúmeras concepções para o que pode ser hoje visto como
psiconeuroses; sobre histeria e a neurose obsessiva, por exemplo. Excetuando ocorrências que
possam  transcender  as  cientificidades  de  todas  as  épocas  (as  místicas,  por  exemplo).  Na
antiguidade, pessoas ostensivamente neuróticas poderiam ser vistas como sábias, arautos dos
deuses; na medievalidade o corpo estranho da pessoa poderia ser compreendido como uma
"casa  do  diabo";  na  modernidade,  sujeitos  psiconeuróticos  equivaliam  a  criminosos  e  eram
trancafiadas ao lado de órfãos e de reais criminosos; enquanto que na contemporaneidade os
psiconeuróticos, sob a batuta diagnóstica materialista, tinham suas existências objetualizadas no
intuito  de  se  encontrar  neuro  anatomicamente,  e  através  da  fisiologia,  as  causas  daqueles
sintomas tão peculiares. Entretanto, em finais do século XIX, um anátomo-neurologista, Sigmund
Freud, a princípio com seu colega Josef Breuer, aos poucos vai desvelando a inconsistência da
chamada relação causal entre o sintoma e a anatomia da pessoa. Eis que nasce uma concepção
científica  contemporânea  de  psiché  que  se  destaca  da  supremacia  da  matéria  anatômica
enquanto causa dos sintomas.

*

Para o psicanalista Donald Winnicott, a mãe suficientemente boa – que esta seja a própria mãe
ou outra pessoa – é fundamental para a formação do sujeito, ainda bebê, pequena criança. Aqui
não  nos  referimos  a  uma  mãe  perfeita,  mas  que,  na  condição  mais  afetiva  o  possível  e
necessária, proteja; estimule; fortaleça; provoque; sinalize. Em síntese, que seu cuidado sempre
"proponha"  à  criança  que  se  torne  si  mesma.  Para  aquele  pediatra  e  psicanalista,  a  mãe
necessita ser, digamos, um continente (Bion), logo, acolhimento à criança em sua condição de
dependência,  de  fragilidade,  e  que  a  mãe  suficientemente  boa  estimule  para  que  a  criança
cresça;  se  fortaleça;  que  a  ela  sejam  mostrados  e  deixados  –  sempre  em  observância  à
integralidade daquele ser – desafios a serem alcançados e ultrapassados. Que o amor parental
seja o começo do amor a toda a vida.

*

Algumas reflexões sobre a obra Thalassa, de Sándor Ferenczi

O que será que origina o amor? Temos desejo profundo, inconsciente, de retorno, mas não para
algum lugar que nos é próximo; e que também temporalmente seja de poucas horas atrás, até
alguns anos; e mesmo décadas que já se foram de nossa vida. O desejo de retorno nos remete a
uma  ancestralidade  da  matéria  infinitamente  simples  que  já  fomos  –  aqui  falamos  de  uma
memória da própria matéria. Desejamos retornar ao inorgânico. O amor provém e nos remete à
inconsciência, cada vez mais primeva: nostalgia, consciente e inconsciente, da infância; da nossa
fase de bebê, em que éramos onipotentes,  do útero no microceano da placenta;  do silêncio,
enfim(?), temos nostalgia do oceano. O amor nos leva ao mar.

84



*

A arte pode ser compreendida como nossa superação da natureza (não a única forma desta
superação). A beleza do que fazemos pode alcançar o sublime – daí a impactante desarmonia,
diferença, distância entre a arte e a natureza. Nós, enquanto sujeitos, somos entre esses dois
mundos.

*

“A principal crítica à versão por “instinto” foi encampada e elaborada por teóricos franceses
da  psicanálise.  As  primeiras  traduções  francesas,  feitas  enquanto  Freud  vivia  (e
acompanhadas por ele) recorriam ao vocábulo tradicional, sem maior discussão. A partir de
Jacques Lacan, e principalmente com o Vocabulário da psicanálise, difundiu-se a alternativa
pulsion, que aos poucos foi sendo adotada em outras línguas neolatinas: na edição italiana
de Musatti  e Boringhieri,  na nova edição castelhana de J.  L.  Etcheverry,  nas traduções
catalãs (pulsió) e entre psicanalistas brasileiros.”

"[…] o Trieb, inequivocamente humano, é um ‘conceito-limite entre o somático e o psíquico,
[...] o representante psíquico dos estímulos oriundos do interior do corpo e que atingem a
alma’, nas palavras do próprio Freud.”

“Segundo o Dicionário etimológico da língua portuguesa, de Antenor Nascentes, ‘instinto’
descende do latim instinctu, ‘instigação’, e o verbo instigare significa ‘aguilhoar, estimular’.
Outro  dicionário  etimológico,  o  do  português  José  Pedro  Machado,  dá  ‘instigação,
excitação, impulso’ para instinctu, exemplificando com uma frase do século xvi: ‘[...] se não
houvera instinto do céu, que movera espíritos, fora impossível haver nenhum sisudo que se
sujeitara a tamanha carga’. Portanto, o sentido original é concreto: ‘picada, aguilhoada’."138

Seja qual  for  a  palavra que traduza trieb para nós (pelo menos)  da Psicanálise,  espero que
sempre nos instigue ao "conceito-limite entre o somático e o psíquico", à uma polissemia que é
esta própria ponte.

138 SOUZA, Paulo César de.  As palavras de Freud: o vocabulário freudiano e suas versões. São Paulo, BR:
Schwarcz, 2010. ISBN 978-85-8086-159-4. E-book Kindle. Não paginado.

85



*

Sobre o autor

Kleber Lopes de Oliveira é psicanalista, especialista em Filosofia Contemporânea e Mestre em
Educação. Possui vasta experiência acadêmica, tendo ensinado para diversos cursos, em uma
dezena de  faculdades.  Em sua experiência  acadêmica  há  maior  enfoque na  Fenomenologia
Husserliana, sob a perspectiva de Martin Heidegger; Filosofia nietzscheana; Metafísica; Cinismo;
Ceticismo Pirrônico;  Metodologia  de  Ensino  e  Metodologia  da  Pesquisa  Científica.  Nos  seus
estudos  acadêmicos  há  ênfase  na  Sabedoria  e  Filosofia  Antigas,  dentre  estas,  o  Ceticismo
Pirrônico, principalmente através da Filosofia de Sexto Empírico; no Cinismo de Diógenes de
Sínope;  no  Atomismo de Demócrito,  assim como no Ateísmo exposto  na  filosofia  de  Michel
Onfray, em grande parte através da sua  contra-história da Filosofia; na Filosofia Metafísica de
Baruch de Spinoza; na Fenomenologia de Edmund Husserl e Martin Heidegger e na Psicanálise.

86


